


 




© Collana monografica annuale


“la prima radice/ricerca” numero 9, anno 2023


ISSN 2785-4213


Edizioni la prima radice: www.edizionilaprimaradice.it


Responsabile editoriale: Marica Costigliolo, per Associazione culturale 
“la prima radice”, passo Multedo, Genova.


Anno 2023


Tutti i diritti riservati 


Edizione a cura di Marica Costigliolo


Maggio 2023


Foto di copertina: Corona, 2021,  di Marica Costigliolo 


Non è permessa la riproduzione anche parziale dei testi e delle 
fotografie senza il permesso scritto dell’editore e dei singoli autori.


VOLUME IN OPEN ACCESS


http://www.edizionilaprimaradice.it


Indice 

Introduzione	 …………………………………………………….  6


Gli Autori	 …………………………………………………….   8


Mindful Art-therapy	 ………………………………….  11

Mindfulness	 ……………………………………………………………….   11

La creatività	 ……………………………………………………………….   12

Mindful Art-therapy………………………………………………………….   17

Mindfulness e attaccamento………………………….…………………..   19 

Artiterapie a orientamento filosofico metodo Cre(t)a…………….   21

L’elemento materico: materiali naturali	 ……………………………..   22 

Impermanenza ed empatia ……………………………………………….   24   

Conclusioni……………………………………………………………………..   25

Bibliografia……………………………………………………………………….  26  


Musicoterapia e mindfulness. 

Per una crescita armonica e consapevole…….…..……  28

Le sorgenti dell’Educazione……………………………………………….   28	
Il nostro setting di Musicoterapia………………………………………..   33	
Musica e Mindfulness un binomio fantastico………………………..    35	
Crescere per far Crescere…………………………………………………..   40	
Dalla teoria alla pratica………………………………………………………   42

Bibliografia essenziale………………………………………………………..   52


La musica nelle immagini, le immagini 

nella musica: Reminiscenze sonore alla ricerca 

della propria immagine	 …………………………………..  55

Introduzione…………………………………………………………………….   55	
L’arte della sublimazione…………………………………………………….  59	
Diario di bordo………………………………………………………………….   61	





Incontrare le immagini nell’esperienza del qui ed ora………….  68	
Fotografia e percezione di sé e del mondo………………………….  72	
Immagine come esperienza sensoriale……………………………….  73	
Conclusioni…………………………………………………………………….  76	
Ascolto…………………………………………………………………………..  78	
Bibliografia…………………………………………………………………….. 79	



Diventare scultori di se stessi, 

un viaggio alla scoperta 

e all’accettazione dell’autentico sé, 

tra mindfulness, floriterapia e aromaterapia……….    81

La mano dello scultore, mindfulness come mediatore………….     82

La lotta, l’impegno e la fatica: pratica formale 

della mindfulness…………………………………………………………….    85

Martello e scalpello, psicoaromateria e floriterapia alleati della 
mindfulness…………………………………………………………………….   87

Conclusioni……………………………………………………………………..   95

Bibliografia……………………………………………………………………….  96


Corporeità………………………………………………………  98

Un primo sguardo……………………………………………………………   98

A che cosa serve la bellezza?……………………………………………..   102

La religione dei corpi……………………………………………………….   109

Bibliografia…………………………………………………………………….    110 




Introduzione


Questa pubblicazione vuole essere un contributo alle 
artiterapie, ambito della relazione d’aiuto che si sta 
diffondendo in Ital ia, e che vede sempre più 
frequentemente pratiche integrate, mezzi, strumenti, 
materiali intrecciati in vista dell’aumento del benessere 
delle persone, bambini, adulti, anziani. A prescindere 
dalla disabilità, dalle patologie del soggetto, la 
musicoterapia e l’arteterapia strutturano il loro intervento 
in modo sistematico e integrato. 

Che cosa intendiamo qui per integrazione? Non 
intendiamo solo l’uso di diversi medium, che siano la 
musica, il segno grafico, la danza, il gesto, il movimento, il 
cinema l’arte rappresentativa o grafica, l’improvvisazione 
musicale, sonora, l’ascolto ecc. per integrazione. 
Intendiamo, secondo il nostro approccio, una disciplina 
sistemica e sincretica, che non mira semplicemente a una 
integrazione dei mezzi, ma a una loro stratificazione, a un 
loro intreccio, che lasci nell’indifferenza atto ogni uso e 
ogni applicazione possibile. In questo senso, in questa 
sovrapposizione armonica dei saperi, la mindfulness 
diventa un apporto significativo nel nostro procedere, che 
aiuta la persona ad accogliere le proprie contraddizioni, 
ad armonizzare il proprio stato interno in relazione al 
setting e all’operatore. 

Attraverso l’implementazione della consapevolezza 
corporea, la mindfulness svolge una funzione importante 
all’interno del setting delle artiterapie, sia per l’attenzione 



posta sul respiro, la postura, sia per l’attenzione posta ai 
processi mentali atti ad accogliere suggestioni, stimoli, 
idee senza mettere in atto meccanismi pregiudiziali che 
possono inficiare l’intervento dell’operatore. 

Questo processo non è semplice, se non con una 
preparazione accuratamente determinata da parte del 
professionista delle artiterapie. 

Il primo contributo è di Marica Costigliolo: il saggio 
presenta il metodo sincretico Cre(t)a nelle artiterapie in 
relazione all’uso della mindfulness e delle pratiche 
meditative.

Il saggio di Lorena Guerra tratta dell’uso della 
musicoterapia e della mindfulness per strutturare 
interventi per bambini, con  una piccola guida pratica per 
realizzare pratiche meditative.

Il contributo di Francesca Loprieno e Agostino Trotta è un 
saggio sulla musicoterapia fotografica e le sue infinite 
possibilità di applicazione, nello specifico viene descritto 
accuratamente un atelier realizzato dai due autori.

Il contributo di Michela Oddone indaga le caratteristiche 
delle piante e dei fiori secondo una prospettiva olistica 
che intreccia corpo e mente per incrementare il benessere 
della persona.

Così nel saggio di Giuseppe Michelangelo Pala,  è centrale 
la riflessione della riflessione sul corpo che è il fulcro della 
mindfulness come pratica di consapevolezza corporea ed 
emotiva.




Gli Autori

Marica Costigliolo

Coordinatore dell’associazione culturale la prima radice, è 
arteterapeuta, musicoterapeuta, counselor, formatore, 
esperta in Filosofia dell’educazione, ricercatore 
indipendente (PhD), artista e atelierista. Dal 1997 lavora in 
ambito formativo e riabilitativo. 

Website: www.costigliolo.it

Email: marica.costigliolo@gmail.com


Lorena Guerra

D o c e n t e a b i l i t a t a i n D i d a t t i c a d e l l a Mu s i c a , 
Musicoterapista e Istruttore Mindfulness. Da oltre dieci 
anni segue bambini in età evolutiva e le loro famiglie 
attraverso percorsi di Musicoterapia. È docente presso 
l’Università Popolare del Sociale di Torino curando la 
formazione continua degli insegnanti. Autrice del Libro: I 
Sentieri della Musicoterapia.

Website:  www.lorenaguerra.it  

Email: lorenaguerra@libero.it 


Francesca Loprieno 

Artista fotografa, insegnante ed esperta di didattica e 
processi creativi dell’immagine. Laureata presso 
l’Università La Sorbona di Parigi in didattica dell'immagine 
e specializzata in fotografia, video e teatro presso la scuola 
di Arti Terapie di Roma diretta da Oliviero Rossi, conduce 
differenti atelier di mediazione artistica con focus sulla 
fotografia presso scuole, centri d'arte, centri penitenziari e 

http://www.costigliolo.it
mailto:marica.costigliolo@gmail.com
http://www.lorenaguerra.it/
mailto:lorenaguerra@libero.it


istituzioni sia italiane che francesi.   Partecipa a numerose 
esposizioni collettive e personali integrando ai suoi 
progetti personali anche i suoi interventi di mediazione 
artistica. Vive e lavora a Parigi.  

E-mail: fr.loprieno@gmail.com

Website: https://www.francescaloprieno.com/


Michela Oddone 

Facilitatrice mindfulness e Naturopata specializzata in 
iridologia e fitocomplementi. Riceve presso lo studio 
olistico naturopatico Percorsi Naturali Via Luccoli 25/1, 
Genova. 

Website: www.percorsinaturali.wixsite.com/naturopatia 

Email: percorsinaturali@libero.it


Michelangelo Giuseppe Pala

Musicoterapeut a , Danz aterapeut a , formatore . 
Cofondatore dell’associazione culturale la prima radice, 
svolge attività di insegnamento dal 1993.


Agostino Trotta

Cantante controtenore, musicoterapeuta e musicologo, 
continua la sua formazione per diventare psicologo 
clinico, a orientamento psicanalitico, e psicoterapeuta. 
Nel 2008 apre il suo studio privato di musicoterapia 
creando per lui un nome dal profondo contenuto 
simbolico, Il canto di Amore e Psiche. Da quel momento si 
dedica completamente alla musicoterapia (sia in studio 
privato che in istituti e associazioni, in Italia e in Francia), 

mailto:fr.loprieno@gmail.com
https://www.francescaloprieno.com/
http://www.percorsinaturali.wixsite.com/naturopatia
mailto:percorsinaturali@libero.it


iniziando a questa forma terapeutica quanti a lui ne 
mostrassero l’interesse. Oltre alla formazione e alla 
supervisione, l’insegnamento riveste un importante ruolo 
per la diffusione della sua professione (è formatore, con 
lezioni teoriche in corsi di formazione per studenti in 
musicoterapia, per insegnanti, per personale medico e 
relatore in giornate di studio e convegni). È autore di 
numerose pubbl icazioni di cr i t ica musicale e 
musicoterapia in lingua italiana e francese.

Website: www.agostinotrotta.it

Email: agotrotta@gmail.com

 


http://www.agostinotrotta.it/
mailto:agotrotta@gmail.com


Mindful Art-therapy 


Marica Costigliolo


Mindfulness


Mai ho visto un uomo sorridere, sedere, camminare a quel mondo,  veramente 
desidero anch’io saper guardare, sorridere, sedere e camminare così. Libero, 
venerabile, modesto, aperto, infantile e misterioso. Così veramente guarda e 

cammina soltanto l’uomo che è disceso nell’intimo di se stesso. 

H. Hesse, Siddharta


La mindfulness è la pratica della meditazione e consiste 
nell’esercitare la nostra consapevolezza. Per far sì di 
accrescere e consolidare il senso del sé, la mindfulness 
prevede di concentrarsi sulla calma e l’equilibrio. I 
pensieri fluiscono così liberamente, il soggetto non 
giudica il fluire dei pensieri, nè il contenuto. I pensieri 
sono osservati coscientemente, sino a raggiungere una 
sorta di indifferenziato, in cui la mente e il corpo non sono 
percepiti come due entità separate, ma come un 
organismo in armonia. Elementi essenziali della 
mindfulness sono il respiro, la postura, l’ascolto. Secondo 
Kabat Zinn per praticare la mindfulness è necessario 
partire dal nostro respiro, osservando le sue 
modificazioni, le sue variabili, a seconda del nostro stato 
emotivo. Poi l’attenzione viene rivolta a uno stimolo 
esterno, un rumore, un luogo, un suono, un odore, 
cercando di focalizzare la concentrazione su un dettaglio 
su cui normalmente non ci saremmo soffermati. È 



comunque essenziale entrare in sintonia con le sensazioni 
corporee, riflettendo sulle nostre emozioni. 


La creatività


Si parla spesso di creatività, ma che cos’è esattamente? 
Secondo la tesi del famoso psicologo Guilford, una 
personalità può dirsi creativa quando possiede 
determinate qualità quali sensibilità, flessibilità, capacità 
di adattamento, pensiero divergente, rifiuto del 
conformismo deteriore. In particolare Guilford sottolinea 
il ruolo fondamentale della capacità di elaborare o 
rielaborare su oggetti conosciuti, in modo da mettere in 
luce i dettagli al fine di conoscere la stessa struttura 
dell’esperienza. Essere creativi, secondo la definizione di 
Guilford, sembra quindi essere una caratteristica 
fondamentale per la sopravvivenza della persona, per le 
sue relazioni sociali e la possibilità di risolvere problemi e 
conflitti.

Mencarell i , partendo dalle scoperte freudiane 
sull’importanza dell’inconscio nello sviluppo del 
bambino, sottolinea quanto la creatività sia “una profonda 
esigenza sociale, ossia la condizione necessaria perché 
una società possa crescere su se stessa evitando 
d e p re s s i o n i e d e m a r g i n a z i o n i , a l i e n a z i o n i e 
strumentalizzazioni di potenziale umano”.

D’altronde lo scopo della società è il proprio progresso 
che viene perseguito attraverso l’educazione delle giovani 
generazioni: per far sì che esista un’evoluzione del sistema 
sociale non dev’essere inibita la pulsione inconscia del 



bambino, che è all’origine dell’istinto creativo. Mencarelli 
afferma che l’educazione dovrebbe “aiutare le funzioni a 
sintonizzarsi efficacemente, senza mortificare nessuna e 
attendendo che ciascuna di esse celebri il potere delle 
altre”.

In questo senso, l’educazione dovrebbe essere una sorta 
di armonizzazione delle funzioni dell’individuo, in modo 
analogo a ciò che Rudolf Steiner descrive come l’arte 
dell’educazione. In questo processo in divenire la figura 
dell’educatore cambia, non è più un dispensatore di 
nozioni, di informazioni, per lo più giudicante, ma deve 
porsi sullo stesso piano del discente, divenire creativo, 
inventare soluzioni e condividere ipotesi e fallimenti, a 
viso aperto


il discorso sulla creatività pone l’educatore davanti a se stesso, o 
più propriamente, davanti alla necessità di vivere la propria 
professione in uno stato di autenticità umana. Lo stato di 
autenticità di cui si parla toglie all’educatore la maschera che 
spesso porta a scuola o nel rapporto educativo: la maschera 
della connivenza, dell’opportunismo, del perbenismo, in poche 
parole la maschera dell’ipocrisia, la quale non può far altro che 
invitare l’alunno a giocare a nascondino con l’insegnante, 
giusto come questi sostanzialmente fa con quello, rifiutando di 
rivelarsi nella propria autenticità. (Mencarelli, 1972)


Il bambino ha un bisogno fisiologico di esprimere le 
proprie emozioni, per rispondere all’ambiente e per 
entrare in relazione; per fare ciò deve necessariamente 
inventare, creare strategie e strumenti, bilanciare i propri 
conflitti interni attraverso il processo della sublimazione.




Secondo Antonietti i tre meccanismi fondamentali della 
creatività sono l’ampliamento del campo mentale, 
collegamento tra elementi diversi e riorganizzazione del 
punto di vista. L’ampliamento del campo mentale avviene 
essenzialmente attraverso il pensiero divergente, esplora 
varie direzioni e produce qualcosa di nuovo e di diverso. Il 
collegamento tra elementi diversi è la capacità di mettere 
insieme in modo utile idee usualmente ritenute lontane le 
une dalle altre. In particolare associare elementi diversi è 
un processo che riguarda il lavoro arteterapeutico, in cui 
la sinestesia è il fondamento di molte pratiche e di molte 
tecniche. Per quanto riguarda la combinazione di 
elementi, Antonietti riporta l’analisi di Vygotskij, secondo 
cui il processo di rielaborazione interna è necessario per 
ricomporre le parti di materiale originario. Altra 
operazione propria dell’essere creativi è la riorganizzare 
gli schemi di interpretazione: sono colti elementi nuovi di 
un problema e sono poi usati per risolvere la situazione. 

In questo senso il processo artistico è fondamentale 
perché l’arte supporta la capacità di accogliere prospettive 
diverse, “ponendo al centro del discorso pedagogico una 
riflessione sui valori che consenta di riconoscere le 
differenze e celebrarle come componente costituiva della 
nostra umanità”.


Il processo primario


L’analisi di Guilford sulla creatività è ripresa da Silvano 
Arieti, che sottolinea la differenza tra pensiero originale e 
pensiero divergente. Quest’ultimo, descritto da Guilford, 



tende sempre ad arrivare a una soluzione, mentre il 
pensiero originale è un pensiero spontaneo, che in 
qualche modo comprende il pensiero divergente ma nel 
contempo ne differisce. Secondo Freud il processo 
primario è un funzionamento della psiche a livello 
inconscio: funziona in modo diverso da quello secondario, 
che è lo stato di veglia. Proprio i meccanismi del processo 
primario emergono nel processo creativo: Arieti propone 
la definizione di “processo terziario” per indicare questo 
processo che è l’intreccio del processo primario e di 
quello secondario nell’atto creativo. L’immagine emerge 
grazie al processo primario e il processo secondario 
decide se usare o meno l’immagine nel processo in atto; il 
processo primario frammenta le immagini e lega tra loro 
gli elementi per via di dettagli comuni. Il processo 
secondario, se accetta queste identificazioni, immette nel 
processo creativo le rappresentazioni del processo 
primario; inoltre alla base della formazione dei concetti 
c’è proprio il processo secondario che aiuta la formazione 
e l’uso degli schemi concettuali.

Durante la crescita il bambino acquisisce la capacità di 
legare i concetti tra loro, di stabilire connessioni e affinità, 
e dalla primissima età i concetti si intrecciano ai processi 
emotivi, sino a formare una sorta di “processo circolare”. 
Uno schema cognitivo si fonda e si plasma a partire da un 
sostrato emotivo: quest’ultimo costituisce anche la base su 
cui poi elaborare tutte le successive interazioni 
concettuali. “Soltanto le emozioni possono stimolare 
l’uomo a superare la difficoltà di alcuni processi cognitivi e 
a condurlo a complesse operazioni simboliche, 
interpersonali e astratte”.




N e l l a c re a z i o n e a r t i s t i c a qu e s to p ro c e s s o d i 
apprendimento si riattualizza ogni volta, infatti è proprio 
nel processo creativo che il bambino riesce a elaborare le 
esperienze attraverso la creazione di immagini da cui 
originano nuovi concetti e quindi una rielaborazione della 
realtà. Secondo alcuni autori, tra cui Philip Weissman, il 
bambino durante il processo creativo, proietta sull’oggetto 
la propria idea di seno materno, e se riesce a mantenere 
questa capacità, avrà alte possibilità di sviluppare 
notevole talento artistico. D’altronde già Freud aveva 
formulato l’ipotesi che all’origine del talento artistico vi 
fosse il bisogno di gratificazione legato a un desiderio 
insoddisfatto. Rifacendosi a questa teoria, Arieti chiama 
“immaginativo” il processo di creazione dell’irreale, alla 
base dell’espressione artistica. È un modo di affrontare 
l’assente, in altre parole di rendere presenza una forma 
altra, un’alterità che ci chiama e ci riporta di fronte a noi 
stessi, per dirla con Buber. Ma come funzionano i nostri 
schemi cognitivi durante il processo creativo? Arieti 
chiama endocetti i concetti in “stato embrionale”, a cui è 
legato il fenomeno dell’empatia, un tipo di comunicazione 
che ci permette di comunicare e comprendere gli 
endocetti. Una situazione emblematica dell’empatia 
endocettuale è la relazione madre–bambino. La 
formazione endoconcettuale nel processo creativo si 
caratterizza per essere una ricerca indefinita orientata 
all’individuazione di una forma che dà origine alla 
cognizione: secondo Arieti le forme artistiche più vicine a 
questo processo sono la musica e l’arte astratta. 




Mindful Art-therapy


Attraverso la creatività si giunge quindi alla regolazione 
emotiva e alla capacità di pensare, attraverso un processo 
relazionale con se stessi e con gli altri. 

La mindfulness, come la dinamica creativa, orienta il 
soggetto verso un  processo di partecipazione  in cui 
l’individuo ha una chiara consapevolezza del momento 
presente. Nel setting arteterapeutico ciò si traduce 
nell’attenzione all’autopercezione e al flusso creativo. 
Inoltre nel setting non abbiamo necessità di giudicare 
esteticamente questo flusso o l’elaborato creativo, e 
possiamo focalizzarci sulla dinamica che ci ha condotti a 
quel determinato stato. 

La mindulnes ci conduce alla riflessione sulla fragilità 
della materia, sull’imprevidibilità dei materiali artistici, 
avviando così al pensiero sull’impermanenza. Un altro 
principio cardine della mindfulness è  la capacità di 
distaccarsi dalla sofferenza, accettandola come 
connaturata all’esistenza.

Nel suo saggio, Katherine Wardi-Zonna (2019) vede 
nell’uso dell’argilla come materiale principale del setting, 
un modo efficace di riflessione sull’impermanenza, nota 
anche come anitya, segno correlato dell’esistenza. Il 
desiderio di avere  oggetti che durano per sempre è in 
netto contrasto con la verità fondamentale che tutte le 
cose esistono in un mondo in continua evoluzione, in cui 
ogni cosa si distrugge, scompare, si rompe o si 
decompone. Altro principio primario nella mindfulness è 
il riconoscimento dell’impermanenza: nulla è eterno, ogni 



cosa sulla terra è destinata ad essere di passaggio, 
impermanente.

L’autrice riporta l’esperienza del Wabi-sabi, estetica 
g i a pp o n e s e c h e s i b a s a su l l e c a ra t te r i s t i c h e   
dell’impermanenza della realtà, e traccia alcuni  
parallelismi con la pratica dell’arteterapia. Il Wabi-sabi è 
l’arte che celebra ciò che è imperfetto e incompleto  in 
contrasto con gli ideali tradizionali della bellezza 
occidentale e la sua attenzione alla simmetria e al 
perfezionismo. Si può rintracciare questa peculiarità del 
wabi-sabi in particolare nel valorizzare l’imperfezione di 
ogni singolo pezzo, grezzo e imperfetto. Nel momento in 
cui ci confrontiamo con il materiale della creta, dobbiamo 
anche confrontarci con i limiti imposti dalla materia 
stessa, dal suo trasformarsi a seconda della nostra 
capacità di modellare.

Inoltre l’estetica wabi-sabi è una filosofia fondata 
sull’accettazione dell’imperfezione e della transitorietà: 
l’estetica wabi-sabi non si limita a tollerare l’imperfetto, 
ma ne custodisce la bellezza e la storia.

Wardi-Zonna ha tracciato un collegamento con la pratica 
dell’arteterapia, perchè ciò che conta non è solo il 
prodotto dell’attività creativa, ma anche il processo e tutto 
ciò che intellettualmente e corporalmente è implicato in 
questo processo.




Arteterapia e attaccamento


Per l’arteterapia è essenziale la teoria dell’attaccamento,  
formulata da René Spitz, John Bowlby e Mary Ainsworth. 
Il lavoro di Bowlby è un intreccio di diverse conoscenze in 
psicoanalisi, etologia, psicologia cognitiva e psicologia 
dello sviluppo. 

La relazione reattiva supporta uno sviluppo sano 
contenendo gli stati affettivi e promuovendo la 
discriminazione necessaria per mantenere la vicinanza 
alle figure di attaccamento. I legami di attaccamento, 
secondo Bowlby, sono attivi durante tutto il ciclo di vita e 
rispondono a bisogni di regolazione biologica e 
psicologica. 

La teoria dell’attaccamento è essenziale per gli 
arteterapeuti, in quanto ci dice molto su come la relazione 
materna sia per alcuni aspetti affine alla relazione nel 
setting. 

Analogamente a un buon genitore, il terapeuta si adatta 
agli scambi mutevoli e intersoggettivi di sintonizzazione, 
con il risultato di aiutare la persona a raggiungere un 
adattamento spazio-temporale. 

Inoltre con il medium artistico o musicale l’arteterapeuta 
favorisce la sintonizzazione empatica e intersoggettiva: 
come l’artista  deve tradurre in  immagine le stratificazioni 
della storia emotiva del soggetto, così il cliente e il 
terapeuta intrecciano le loro competenze attraverso la 
sintonizzazione, per elaborare graficamente parti di sè.

Altro aspetto rilevante della teoria dell’attaccamento è il 
fatto che viene studiata la comunicazione non verbale, 



poiché la relazione bambino/caregiver avviene attraverso 
il gesto, il tocco, il tono della voce, il profumo e lo 
sguardo. Questi percorsi sensoriali, a quanto pare, 
stabiliscono un modello per forme di regolazione 
multisensoriali e potenzialmente estetiche. 

La sintonizzazione aiuta a costruire un sano senso di sé. 
Più avanti nella vita, questo stesso processo può essere 
utilizzato per riparare le relazioni oggettuali danneggiate 
dai primi fallimenti dell’attaccamento. Sul concetto di 
empatia ha teorizzato Edith Kramer, con l’idea della “terza 
mano”: Kramer scrive di come la sublimazione e l’uso di 
materiali artistici possano aiutare la persona a regolare le 
proprie emozioni. C’è quindi una sorta di trasformazione 
del caos del mondo interno in una forma armonica, in un 
prodotto artistico, visibile e tangibile.


Cre(t)a, Metodo sincretico nelle artiterapie


Che cos’è il sincretismo? Leggiamo nell’Enciclopedia 
Treccani:


sincretismo s. m. [dal gr. συγκρητισµός, propriam., in origine, 
«coalizione dei Cretesi», abitualmente in lotta fra di loro, contro 
un nemico comune, comp. di σύν «con, insieme» e Κρήτη 
«Creta»]. – 1. Accordo o fusione di dottrine di origine diversa, 
sia nella sfera delle credenze religiose sia in quella delle 
concezioni filosofiche. Più particolarm., nella storia delle 
religioni, fusione di motivi e concezioni religiose differenti, o 
anche la parziale contaminazione di una religione con elementi 
di altre: il s. religioso nel mondo ellenistico; la forte tendenza al 
s. di religioni diverse tra le popolazioni indigene dell’Africa. 2. 



In linguistica, fenomeno per cui più funzioni, già espresse con 
più forme, vengono assunte da una forma sola (per es., in 
greco, nel caso dativo si raccolgono le funzioni del dativo, del 
locativo e dello strumentale indoeuropeo e, in latino, nel caso 
ablativo le funzioni di ablativo, locativo e strumentale). 


La parola ha un’origine antichissima, che Elemire Zolla 
rintraccia nella religione e nella cultura di tutti i popoli. 


Se gettiamo un’occhiata al mondo, la massima parte si mostra 
sincretista. Varie religioni e tante filosofie tendono a 
congiungersi, a completarsi, ad aumentarsi l’una dell'altra in 
India, in Cina, in Giappone, nell'Africa indigena e per certi versi 
nell'America indigena o meticcia.  (Da E. Zolla, 1986)


Nelle artiterapie, il termine indica l’intersezionalità tra 
strategie diverse e diversi materiali e tecniche. Così come 
le influenze, le affinità, le differenze sono ricchezze 
inesauribili nel patrimonio culturale dei popoli, così nelle 
artiterapie le diverse strategie creative (musica, arte visiva, 
teatro, danza, movimento, scrittura, lettura, pratiche 
artigianali) diventano un patrimonio a cui attingere nel 
momento in cui cerchiamo di far fiorire la relazione 
terapeutica con il cliente. Il sincretismo nelle artiterapie si 
articola quindi in due livelli: uno teorico-epistemologico, 
un livello pratico-laboratoriale. Quest’ultimo vede 
appunto la contaminazione di diverse tecniche espressive. 

Per quanto riguarda le premesse teoriche si ha una 
continua esplorazione trasversalmente di aree disciplinari 
differenti, dalla fi losofia, alla pedagogia, dalla 
etnomusicologia alla psicanalisi, ma anche sociologia, 
etologia, psicologia, psichiatria, neurologia, antropologia. 



Il metodo Cre(t)a è il metodo sincretico nelle artiterapie, 
perché vede l’applicazione integrata delle diverse tecniche 
artistiche e l’ interesecarsi delle discipline per 
comprendere la persona nel suo pieno sviluppo 
individuale e sociale.

Il metodo Cre(t)a è un approccio multidisciplinare alle 
artiterapie in ambito formativo, preventivo, educativo, 
riabilitativo. Le premesse epistemologiche si trovano nella 
filosofia esistenzialista, in particolare nelle opere di Martin 
Heidegger, di Merleau–Ponty, di Michel Foucault e di Gilles 
Deleuze, nell’antipsichiatria fenomenologica di Ludwig 
Binswanger e Medard Boss, nell’arteterapia di Edith 
Kramer e nel modello intermodale di Paul Knill, nel 
modello musicoterapico di François Delalande e Roland 
Benenzon e in ambito pedagogico nella pedagogia di 
Maria Montessori, Rudolf Steiner, Paulo Freire.


L’elemento materico: materiali naturali


Quali sono i materiali che si possono usare nel setting di 
arteterapia e nei laboratori di gruppo? Secondo il metodo 
Cre(t)a è importante usare materiali naturali e di riciclo. 
Vediamo nel dettaglio quali sono i materiali consigliati.


Materiali naturali 

Rami, rametti, foglie secche e verdi, spighe, rafia, tralci di 
vite, bambù, semi, spezie piccole pietre, sassi, conchiglie, 
bastoncini, fiori, fiori secchi e pressati, terriccio, sabbia, 
pigne, piccole bacche, piccoli frutti (nocciole ecc.), pezzi 



di frutta secca, cotone, carta, cartoncino, carta di riso, 
inchiostro naturale, argilla da manipolare, cartapesta.


Materiali di riciclo

Materiali duri: bottoni, oggetti di metallo (fibbie, cinturini 
ecc.), pezzetti di acciaio, ferro, lucchetti, chiavi, pezzetti 
di cornici, compensato, piccole ceramiche, pezzi di 
piastrelle, plastica di vario genere, pezzetti di catene e 
catenelle, bastoncini, cannucce.


Materiali morbidi: stoffe, cotone, pezzi di tende, scampoli 
di tessuto, lana, ovatta, plastica morbida.

Materiali da supporto: carta, cartoncino, cartoni, scarti di 
carta da parati, pasta di pane, pasta da modellare, argilla 
da manipolare.


L’apprendimento avviene attraverso l’esperienza: ciò che 
si tocca, si vede, si sperimenta, resta nel nostro bagaglio 
culturale. Il riciclo di materiali a fini didattici è utile sia per 
valorizzare le capacità manuali del bambino sia per 
sensibilizzare ai valori dell’ecologia e dello sviluppo 
sostenibile Munari scrive: “solo chi ha una apertura visiva 
diversa vede il mondo in un altro modo e può dare al 
prossimo una informazione tale da allargargli il suo 
campo visivo”. Nel suo lavoro Bruno Munari ha 
costantemente cambiato il punto di vista dello spettatore/
lettore, proprio anche attraverso il riuso dei materiali che 
sono usati con obiettivi e modalità totalmente diverse da 
quelle comuni e usuali. 




Impermanenza ed empatia


Il metodo Cre(t)a è quindi un metodo sincretico che 
attraverso l’uso dei materiali e attraverso molteplici mezzi 
artistici e creativi ha come obiettivo di condurre il 
soggetto a una riflessione su di sé e sugli altri che sia una 
metariflessione relazionale. Un pensiero rivolto a se stessi, 
al corpo, al funzionamento interno, alle emozioni e al 
processo attentivo e nel contempo un pensiero rivolto alla 
relazione con gli altri, all’ambiente, al contesto sociale, 
culturale e storico. In questo senso la mindfulness si lega 
al metodo Cre(t)a, come una pratica che introduce la 
persona a una sorta di “centrazione” (Delalande, 2001)  in 
cui l’attenzione è rivolta verso il corpo, i suoni, l’ambiente, 
i pensieri. Questa condizione di impermanenza in cui il 
qui e ora riveste una centralità indiscussa, conduce quindi 
ad accrescere la capacità costruttiva del soggetto, in vista 
di un ampliamento della creatività e della relazionalità 
della persona. 

Rivolgendo l’attenzione al flusso indifferenziato del respiro 
e sospendendo il giudizio, è possibile accogliere 
spontaneamente la consegna dell’arteterapeuta, senza 
ansia o aspettative, semplicemente stando nella relazione 
con il terapeuta o con il gruppo del setting, e favorire così 
il processo artistico ed espressivo. Anche l’uso dei 
materiali naturali favorisce da una parte la connessione 
con la natura, dall’altra incrementa la consapevolezza dei 
limiti delle capacità espressiva della materia e anche della 
persona. Ciò conduce ad affrontare la frustrazione, a 
elaborarla, con l’aiuto dell’arteterapeuta, per dare forma 



a l p r o p r i o m o n d o i n t e r n o , s o g g i o r n a n d o 
nell’impermanenza. Attraverso quindi la sintonizzazione 
con il terapeuta e l’empatia che si stabilisce nel setting 
arteterapeutico, è possibile per la persona riorganizzare il 
proprio orizzonte emotivo, coltivando la consapevolezza 
di un qui e ora che raccoglie in sè il senso e il significato di 
ogni agire. 


Conclusioni


Nel processo creativo la persona sperimenta la creazione 
di endocetti sulla base della relazione oggettuale e poi 
relazionale. Questo permette l’elaborazione degli stati 
emotivi, con un crescente adattamento spazio-temporale. 
L’arteterapia in quanto legata ai processi relazionali 
pr imar i ( che sono s t a t i s tud iat i da l la teor ia 
dell’attaccamento) permette alla persona di sperimentare 
se stessa in relazione all’altro, e nel contempo di 
sperimentare il flusso creativo. Per fare ciò la mindfulness 
rappresenta un supporto che favorisce da una parte 
l’ascolto, dall’altra l’accettazione di sè e degli altri. Il 
metodo Cre(t)a in quando metodo sincretico che vede 
l’uso di materiali non strutturati o di riciclo, è 
particolarmente indicato per integrare la pratica della 
mindfulness con l’arteterapia, poiché l’estrema flessibilità 
del metodo e l’uso di materiali naturali portano a una 
riflessione sull’impermanenza, tratto essenziale della 
meditazione. In questo circolo fluido la persona è 
immersa nel qui e ora, attraverso l’uso di pratiche legate a 
premesse epistemologiche affini, e soprattutto legate dal 



perseguimento del medesimo obiettivo, l’aumento del  
benessere psico-fisico della persona come risultato di un 
processo relazionale, libero e autoriflessivo.


Bibliografia


Nota: I paragrafi “La creatività” e “Il processo primario” 
sono tratti da: M. Costigliolo, Per una pedagogia 
dell’alterità. Arte, natura, condivisione, Aracne 2020.


Arnheim R., Toward a psychology of art: Collected essays,  
University of California Press, Berkeley.

Baer R. A., Smith, G. T., Hopkins, J., Krietemeyer, J., & 
Bowlby J., Attachment and Loss, Ny, Basic Books, 1980.

Costigliolo M., Pala M. G., Artiterapie, L’ipotesi filosofica, 
Aracne, 2016.

Costigliolo M., Pala M. G., Con(creta)mente, Il metodo 
sincretico nelle artiterapie, Edizioni la prima radice, 2022.

Franklin M., “Affect Regulation, Mirror Neurons, and the 
Third Hand: Formulating Mindful Empathic Art 
Interventions”, Art Therapy, 27:4, 160-167, DOI: 
10.1080/07421656.2010.10129385

Kramer E., Art as therapy with children, Schocken Books, 
1971.

Kramer E., Childhood and art therapy, Schocken Books, 
NY, 1980.

Kramer E., “The art therapist’s third hand: Reflections on 
art, art therapy, and society at large”. American Journal of 
Art Therapy, 24, 71–86, 1986.




Mercarelli, La creatività, Milano 1972.

Siegel D. J., The mindful brain, Norton, NY, 1997.

Siegel D. J., The mindful therapist,  Norton, NY, 2010.

Wardi-Zonna K., “Finding Buddha in the Clay Studio: 
Lessons for Art Therapy”, Art Therapy: Journal of the 
American Art Therapy Association, 37(1) pp. 42–45, AATA, 
2019.

Zolla E., Il sincretismo, Guida, Napoli 1986.




Musicoterapia e 
mindfulness. Per una 
crescita armonica e 
consapevole 


 

Lorena Guerra


 

“La mamma resta con noi…così si calma anche lei!”


“Vorrei che mio figlio imparasse a gestire le emozioni…anche se io stessa non mi 
sento quell’ideale di madre che avrei sempre sognato di essere…”


“Noi in qualità di docenti, a scuola, che cosa potremmo fare per venire incontro ai 
bisogni emotivi dei bambini? Possiamo aiutarci in questo?”


 

Le sorgenti dell’Educazione


Ogni fiume ha origine da una sorgente, da un piccolo 
rivolo d’acqua corrente che diviene inevitabilmente 
sempre più grande e maestoso. Lungo il suo corso 
attraversa terre, fa esperienza di luoghi, procede il 
proprio cammino sino al momento in cui è pronto a 
sfociare nel mare. Immagino così l’Educazione, un 
processo che prende le mosse da quelle sorgenti (la 
famiglia, la scuola ed ogni figura di riferimento) che 
concorrono all’evoluzione del bambino e, attraverso 
innumerevoli esperienze condivise, hanno il compito di 



accompagnarlo verso il grande mare della vita. Essere 
guida e lasciarsi guidare. Coltivare in sé stessi la 
consapevolezza per saper educare attraverso l’esempio. 
Porsi con sincera curiosità in osservazione ed ascolto. 
Prendersi cura donando attenzione e presenza. Questo è 
l’impegno a cui ogni adulto, che affianca un bambino, è 
inevitabilmente chiamato.

A tal proposito è fondamentale che le figure che 
cooperano all’evoluzione dei più piccoli sappiano 
accogliere a pieno le sfide poste dalle necessità del 
singolo, inserito in un contesto di gruppo, al fine di 
valorizzare le peculiarità di ognuno. Lavorare con chi 
attraversa un’epoca così fertile della vita, implica una 
responsabilità di rivalutazione ed integrazione continua 
delle proprie competenze, promuovendo un lavoro di 
collaborazione e confronto costante tra il personale dei 
contesti educativi e di terapia. Proprio nel lavoro sul 
campo ho avuto modo di constatare come sia necessario 
coltivare non solo nei piccoli ma anche nei genitori e in 
tutte le figure di riferimento, quelle attitudini mentali di 
cui i bambini possono fare esperienza nel nostro setting di 
Musicoterapia o nei percorsi di Mindfulness. Stiamo 
parlando di non giudizio, pazienza, lasciar andare, non 
tendere, fiducia, gentilezza, mente del principiante e 
riconoscimento. Il tutto per far conoscere uno degli 
aspetti a cui tengo maggiormente ovvero l’importanza del 
partire da sé, da un incremento della propria 
consapevolezza, per giungere a guidare con piena 
coscienza i bambini alla scoperta del proprio “mondo 
interiore”. Perseguire questa meta è possibile dotandosi di 
“strumenti” preziosi a cui far ricorso per potenziare la 



capacità di rispondere consapevolmente anziché reagire 
impulsivamente alle situazioni più sensibili, allenandosi 
ad integrare in maniera armonica la propria dimensione 
interiore con quella esteriore. Devi sapere, infatti, che solo 
iniziando ad aver cura dei bisogni espressi dal tuo corpo 
fisico ed emozionale potrai creare le premesse utili a 
comprendere anche quelle necessità che si celano nei 
comportamenti e nelle manifestazioni emotive di chi hai 
accanto.

Allenare la consapevolezza, inoltre, presuppone il fatto di 
saper prestare attenzione al momento presente in modo 
curioso e non giudicante. E se ci pensiamo ogni 
apprendimento, sin dalla nascita, è possibile proprio a 
partire da quelle attenzioni che i bambini ricevono dalla 
famiglia e dalle altre figure che rivestono un ruolo di 
guida. Tutti i genitori, in qualunque luogo e cultura del 
mondo, tendono sin dalla più tenera età a mimare le 
espressioni dei propri piccoli, osservare il linguaggio non 
verbale ascoltando, al contempo, le emissioni vocali o il 
parlato per coglierne i bisogni espressi. L’attenzione 
riservata ad un bambino è dunque essenziale poiché è 
proprio grazie alla stessa che il piccolo impara a percepirsi 
come individuo integro, completo e supportato da un 
sistema. Allo stesso modo, l’attenzione condivisa, con cui 
il bambino cerca di attirare l’adulto verso sé, per vivere e 
con-dividere esperienze, è parimenti un importante 
indicatore di sviluppo sano. Ma viceversa, cosa accede 
quando gli adulti non accolgono le richieste dei più piccoli 
o magari, per mancanza di tempo, non vengono offerte 
occasioni di condivisione? Cosa avviene qualora si presti 
scarsa attenzione a ciò che un bimbo propone, fa o dice in 



contesti famigliari e scolastici? Certamente, in questi 
frangenti, il piccolo potrebbe avere difficoltà a sviluppare 
un senso del sé sano, potrebbe tendere a non sentirsi 
affiancato da guide presenti e sicure giungendo, in alcuni 
casi, a porre in essere comportamenti disfunzionali atti a 
convogliare l’attenzione da parte degli adulti sul proprio 
disagio. Talvolta, se non supportate da altra diagnosi, 
scarsa motivazione, mancata aderenza alle richieste, 
disattenzione, scortesia, tendenza all’oppositività sono 
condotte messe in campo allo scopo di ricevere 
l’attenzione desiderata.

Ecco che allora, per sostenere l’evoluzione armonica di un 
bambino, occorre un lavoro corale in cui anche genitori e 
docenti si aprano al potenziamento della propria 
attenzione, allenandosi a sostare nel presente, a contatto 
con l’incessante flusso di pensieri ed emozioni, avendo 
cura del sistema mente-corpo che supporta il nostro agire 
quotidiano. Il genitore, infatti, così come chi opera nei 
contesti educativi e di terapia ha l’opportunità di agire 
come “allenatore” aiutando il bambino, attraverso 
l’ascolto empatico e l’elaborazione dei vissuti, a 
rintracciare l’origine dei propri turbamenti e guardare la 
situazione da diverse prospettive con lo scopo di trovare 
insieme soluzioni funzionali atte a ripristinare uno stato di 
calma. Il processo però è molto approfondito perché, 
capite bene, che gli stessi adulti di riferimento potrebbero 
non essere abituati a vivere consapevolmente, più al passo 
con i bisogni della persona, ascoltando i messaggi del 
proprio corpo fisico e l’evoluzione delle emozioni che dai 
pensieri si originano. Ecco perché risulta fondamentale 
che il lavoro di consapevolezza parta proprio dalla 



sorgente coinvolgendo tutti coloro che tengono per mano 
un bambino accompagnandolo nel suo sviluppo.

Date tali premesse possiamo quindi affermare che 
l’attenzione non va rivolta solo al piccolo preso in carico, 
nell’ora di seduta programmata una volta a settimana, ma 
basilare per la buona riuscita del percorso è coinvolgere 
nel progetto d’intervento anche la famiglia e la scuola 
ambiti ove ogni bimbo trascorre la maggior parte del 
tempo durante la crescita. Il contesto famigliare e 
scolastico costituiscono, di fatto, i frangenti in cui sin dalla 
più tenera età apprendiamo i fondamenti della vita 
emotiva. Sono i luoghi in cui impariamo come sentirci nei 
riguardi di noi stessi e in cui capiamo quali potrebbero 
essere le reazioni che i nostri stati emotivi attivano nelle 
persone che ci sono affianco. Occorre ricordare poi che 
l’educazione origina anche a partire da quei modelli di 
risposta che genitori e docenti mostrano implicitamente 
attraverso l’esempio tramite la gestione delle proprie 
emozioni nelle diverse situazioni di vita. Per giunta, come 
sostiene D. Goleman nel suo libro Intelligenza emotiva, vi 
sono centinaia di studi che dimostrano come il modo in 
cui i bimbi vengono cresciuti, con indifferenza o calore 
umano, supporto nell’errore o tendenza al giudizio, ha 
profonde influenze in tutto il corso della loro esistenza. E 
sappiamo altresì che lo stato di salute e benessere 
individuale dipende in gran parte dalla capacità di saper 
nominare, esprimere e modulare le emozioni che ci 
attraversano. Una facoltà quest’ultima che non 
possediamo tutti in egual misura e che, in talune 
circostanze, può essere assolutamente necessario andare 
a potenziare.




Se provi a riflettere, infatti, ti accorgerai che le nostre 
risposte emotive racchiudono una continua valutazione, 
in termini cognitivi, degli stimoli ambientali che 
dall’esterno ci giungono. Pensiamo ad esempio al 
momento in cui un bambino (o perché no, un adulto) 
riceve una valutazione ritenuta ingiusta. Inevitabilmente 
da questo stimolo si genererà, a cascata, l’attivazione della 
cosiddetta componente fisiologica che si potrà tradurre 
nell’accelerazione del battito cardiaco, della frequenza 
respiratoria, in un incremento della sudorazione o della 
tensione in alcuni distretti muscolari. Tutto ciò, 
innegabilmente, andrà ad influire sulla componente 
espressivo-motoria ovvero sulla mimica del volto, sulle 
posture del corpo, sul tono di voce e ritmicità dell’eloquio 
che, più o meno consapevolmente, sceglieremo di porre 
in essere per rispondere a questo stimolo. Si genererà così 
un corollario di azioni utili a perseguire la componente 
motivazionale ovvero uno scopo che, in questo caso, 
potrebbe essere quello di difendersi o di far valere le 
proprie ragioni, generando un’esperienza emozionale del 
tutto soggettiva rispetto ad una situazione specifica. Ecco 
perché tali esperienze sono definibili, secondo lo stesso 
Scherer, come processi di continuo adattamento agli 
stimoli che dal sociale giungono a noi e a cui siamo 
chiamati a rispondere in consapevolezza.

 

Il nostro setting di Musicoterapia


A questo punto è facile comprendere come per integrare i 
bisogni del proprio mondo interno con le esigenze della 



realtà esterna, la stanza di Musicoterapia, disciplina che 
condivide con la Mindfulness numerosi aspetti cardine, 
costituisca uno “spazio potenziale” all’interno del quale 
esercitarsi e confrontarsi, con l’ausilio di attività 
strutturate o semi-strutturate. 

Infatti, il Musicoterapista non sarà solo colui che effettuerà 
proposte al piccolo in linea con gli obiettivi concordati ma 
si porrà in una dimensione di accoglimento delle richieste 
del bambino. In questo modo si consoliderà la relazione 
che attraverso le stesse si sviluppa, dando vita a situazioni 
simulate e giochi simbolici in cui si metteranno in cantiere 
i presupposti per nuovi equilibri. Proprio questi momenti 
condivisi nel microcosmo musicoterapico condurranno 
a l la verba l i zz az ione de l le e sper ienze v i ssute 
consentendoci di avviare un’elaborazione delle stesse per 
dare al bimbo nuovi punti di vista e possibilità al fine di 
migliorare la risposta a situazioni sensibili nel 
macrocosmo sociale. Da un lato, quindi, avremo il 
terapista che attraverso attività e giochi musicali stimolerà 
nel piccolo una sorta di catarsi e dall’altro avremo il 
bambino che grazie a questo lavoro creativo-simbolico 
diverrà sempre più capace di osservare sé stesso e 
comunicare in maniera consapevole i propri stati. In 
questo contesto inoltre il terapista, osservando il gioco del 
piccolo, potrà aver accesso ad alcuni bisogni 
simbolicamente espressi e, al contempo, avrà modo di 
avviare un auto-osservazione delle proprie reazioni di 
fronte al comportamento del bambino generando uno 
scambio attivo di espressione, condivisione ed 
elaborazione dei vissuti. Ricordiamo poi che le situazioni 
gioco, mediate nel nostro caso dal musicale, riproducono 



sovente le reazioni tipiche del bimbo in altri ambienti 
dandoci un esempio di ciò che avviene in ambiti quali la 
famiglia, la scuola, il gruppo dei pari ecc. Tutto questo ci 
consentirà di lavorare nell’ottica di rendere esportabili e 
duraturi nel tempo i cambiamenti che dal percorso di 
terapia derivano. Proprio esportabilità e durata sono, 
infatti, i due parametri su cui si valuta il successo della 
nostra attività musicoterapica.

Come sostiene lo stesso Professore Pio Enrico Ricci Bitti, 
nel suo libro Regolazione delle emozioni e Arti-terapie, la 
Musicoterapia diviene in molti casi un esercizio atto alla 
comunicazione simbolica delle emozioni, attraverso un 
intervento di tipo attivo in cui il bimbo sia sollecitato al 
fare e all’agire riproducendo uno stato interiore attraverso 
un’improvvisazione musicale, un disegno, il movimento o 
la drammatizzazione degli eventi. Si tratta quindi di un 
lavoro di rec iproc a evoluzione e progress ivo 
consolidamento della fiducia che rende possibile 
l’attivazione di un percorso di consapevolezza, 
identificazione ed espressione dei propri stati a preludio 
di conseguenti dinamiche di cambiamento.


Musica e Mindfulness un binomio fantastico


Parafrasando le parole del padre della Mindfulness Jhon 
Kabat Zinn, ciò che più occorre è la creazione di contesti 
in cui educare il bambino a fare amicizia con sé stesso e 
con la propria esperienza in un clima di ascolto, 
accoglimento, non giudizio, pazienza e fiducia partendo 
dalle capacità già presenti nel piccolo e perseguendo 



obiettivi nuovi. Ed è così che Musicoterapia e Mindfulness 
si fondono insieme in uno spazio in cui adulti e bambini si 
apprestano a restare in ascolto di sé e degli altri e in 
tempo in cui coltivare quelle attitudini che saranno 
bagaglio fondamentale da avere in dotazione nell’intero 
viaggio della vita. Numerosi sono, infatti, gli aspetti in cui 
queste discipline “si danno la mano” e che in questo 
scritto desidero approfondire assieme a voi.

La Sospensione del giudizio. Questa attitudine 
caratterizza entrambi gli ambiti ed è una competenza che 
sicuramente occorre potenziare in ognuno di noi. Se 
osservi con curiosità il funzionamento della tua mente 
noterai come essa genera continuamente pensieri e si 
appresta a risolvere problemi cercando agli stessi le più 
rapide soluzioni. Solitamente siamo molto celeri 
nell’esprimere gradimento o meno di fronte ad uno 
stimolo e questo giudizio è spesso elaborato sulla base di 
esperienze pregresse che hanno definito vere e proprie 
mappe e “scorciatoie” nella nostra mente. Potremmo 
pensarle come vie preferenziali che il pensiero sceglie per 
trovare soluzioni nella maniera più rapida. Con la pratica 
della Mindfulness possiamo invece divenire abili nel 
comprendere questi schemi mentali costruiti a partire da 
vissuti ormai pregressi ma che ci influenzano ancor oggi 
nelle nostre scelte. Noi non siamo i nostri pensieri e, come 
sostiene la stessa Louise L. Hay, se riesci a cambiare 
pensiero anche la sensazione associata si modificherà e con 
essa le scelte che opererai rendendole più funzionali e 
consapevoli. Non importa quale sia il tuo trascorso 
personale o professionale, potrai evolvere ricordando che 



il punto di potere è sempre nel momento presente. Ogni 
istante può rappresentare un nuovo inizio verso la 
liberazione da tuoi stessi schemi auto-svalutanti o 
credenze che tendono a bloccarti in una condizione di 
rabbia, disagio, risentimento ecc. Osservare i nostri 
pensieri, il loro scorrere incessante come foglie sull’acqua 
di un torrente, ci permette di non rimanere invischiati 
negli stessi provando un immediato senso di libertà. 
Inoltre, saper controllare la nostra mente giudicante ci 
darà modo di comprendere quando i nostri stessi 
interlocutori (piccoli compresi) si trovino imbrigliati in 
medesime dinamiche così da poterli supportare, a nostra 
volta, in questo esercizio di consapevolezza.

Ma quali sono le attitudini che inibiscono la mente 
giudicante, generando il clima di calma che si respira nei 
percorsi di Mindfulness e Musicoterapia? Esse sono senza 
dubbio Gentilezza e Pazienza. L’essere gentili con noi 
stessi in qualità di genitori, docenti o terapisti ci permette 
di allenare l’ascolto dei bisogni della nostra stessa persona 
coltivando implicitamente una dimensione di maggiore 
comprensione e compassione anche verso gli altrui 
vissuti. Quante volte ti sei trovata/o a fare i conti con la tua 
stessa frustrazione, la tua paura di non essere all’altezza o 
“abbastanza…brava/o, preparata/o, capace” nel gestire 
una determinata situazione. Coltivare tale disposizione 
d’animo paziente e gentile in noi, mentre si affronta 
l’apprendimento di un nuovo ruolo, è il primo passo per 
placare quella “voce interiore” spesso oltremodo rigida 
nei nostri riguardi e di riflesso nei confronti dei nostri 
bambini. E allora quando ti ritrovi a dover scegliere quale 
strategia adottare per risolvere una determinata 



circostanza, oltre a far perno sul tuo sapere, prova a 
domandarti: “Che cosa è più gentile, in questo momento, per 
me e per il bimbo che ho di fronte?”.

L’obiettivo è quello di disinnescare comportamenti guidati 
da quel “pilota automatico” che tende a percorre mappe 
della mente ormai note per risolvere in modo rapido le 
situazioni problematiche. Proprio questa rapidità, infatti, 
nasconde talvolta imprecisioni nella valutazione degli 
stimoli e nelle conseguenti risposte che decidiamo di 
attivare. Gentilezza e pazienza, al contrario, consentono 
di ritagliarci quei frangenti di tempo preziosi per restare in 
ascolto di bisogni sottesi che talvolta i più piccoli, ma non 
solo, hanno più difficoltà ad esprimere. Anche il senso di 
urgenza che avvertiamo nei riguardi di noi stessi e dei 
traguardi che aspiriamo per i nostri figli, allievi o piccoli 
assistiti non ci aiuta nel perseguire i risultati desiderati. 
Nota quando tendi a perdere la pazienza di fronte alle 
richieste di tuo figlio o quando nel ruolo di docente sei 
portata/o a desiderare conferme immediate rispetto il 
livello di apprendimento dimostrato dai tuoi allievi. In 
questi frangenti sappi che hai la possibilità di riprendere le 
redini della tua mente, sospendendo il giudizio verso il 
tuo operato ed allenando la gentilezza e la pazienza nei 
confronti dei bambini che hai in carico. 

Ricorda poi che ogni momento, avvenimento o situazione 
è unica, così come unici sono i nostri piccoli ed i loro 
bisogni. Allenati quindi a portare la Mente del 
principiante nelle diverse circostanze con curiosità 
gentile, restando nel presente, senza ancorarti a 
sensazioni spiacevoli derivanti dal ricordo di simili 
situazioni passate. Lascia la mente disponibile ad 



accogliere ogni esperienza per ciò che è accettando 
l’imprevisto. Ciò con cui occorre familiarizzare nella vita è 
il processo di cambiamento. E noi tutti abbiamo il compito 
di sviluppare la capacità di accogliere quei cambiamenti e 
mutamenti che non sempre si conformano alle nostre 
aspettative e ai nostri programmi. L'imprevedibilità è 
parte integrante dello sviluppo umano. 
Per questo quando in seduta qualcosa non va esattamente 
come speravamo, i progressi tardano un po’ a 
manifestarsi, quando si hanno frangenti di apparente 
regressione. Oppure nel momento in cui un docente si 
prodiga ma il riflesso che la classe manifesta non 
rispecchia, con i risultati, la visione che egli si era fatto di 
sé sono gli attimi in cui bisogna valutare la propria 
capacità di tollerare quegli aspetti del nostro sentire che 
tendono a volere un’immediata gratificazione. Essere 
figure di riferimento per un bambino significa null'altro 
che divenire accompagnatori nel cambiamento, 
accettando quei tempi che tale complesso processo 
richiede.


Fondamentale è quindi allenare il Non tendere ovvero 
partire dalla consapevolezza di dove sono e come sono 
ora senza forzare una condizione che al momento non è 
presente. Ed è proprio da questa accettazione che si 
apriranno le porte del cambiamento. In Mindfulness e in 
Musicoterapia, non si ha come obiettivo la “formazione” 
di un “soggetto ideale” ma si lavora per giungere alla 
miglior versione di quella persona a partire dalla 
condizione in cui essa si trova. Indispensabile a questo 



proposito è anche il Riconoscimento delle cose per come 
sono, accogliendo la realtà per ciò che è, partendo dalla 
stessa per potenziare le risorse di ognuno senza che la 
mente sia oscurata da emozioni reattive o giudizi. Sarà 
proprio l’accettazione a portare a noi quella pace interiore 
che prelude al cambiamento. Il tutto Lasciando andare 
quel senso di attaccamento al modo in cui vorremmo che 
le cose fossero, causa di tanta sofferenza nella vita di 
ognuno. Allenati quindi ad accogliere le sfide come 
opportunità rimanendo complice degli eventi. Infine, ma 
forse prima per importanza, la Fiducia. Fiducia in noi 
stessi, nel nostro sapere, nelle capacità ed intuizioni che 
guidano il lavoro quotidiano, nonché nelle possibilità e 
potenzialità di quei piccoli che siamo chiamati ad 
accompagnare lungo il corso della nostra e della loro vita.

 

Crescere per far crescere


Come potete ben capire questo lavoro di consapevolezza è 
imprescindibile se vogliamo educare i più piccoli a 
prendere coscienza di cosa accade nel loro mondo 
interiore per elaborare risposte funzionali nelle diverse 
situazioni trigger. L’obiettivo che ci si propone è quello di 
sviluppare quelle competenze emozionali che consentano 
un miglior controllo degli impulsi elaborando soluzioni 
creative nelle diverse situazioni problematiche. Così 
facendo si agirà “in prevenzione” ovvero si doteranno 
bambini e ragazzi di strumenti preziosi a cui far ricorso a 
vantaggio del proprio benessere psicofisico e della qualità 
delle relazioni che andranno ad instaurare. 




Lezioni di “Educazione emotiva” dovrebbero aver luogo 
costantemente nelle classi delle nostre scuole poiché 
esperienze funzionali ripetute divengano percorsi 
consolidati a cui la nostra mente farà ricorso dando vita a 
nuove abitudini di risposta in momenti critici. Proprio 
queste rinnovate modalità di risposta saranno alla base 
del benessere individuale e collettivo creando le 
fondamenta di un futuro armonico.

Nella pratica, educare alle emozioni significa quindi 
dedicare del tempo in famiglia e a scuola in cui 
sospendere quella che viene definita “Modalità del Fare” 
(una disposizione d’animo dedita a spuntare elenchi, 
svolgere compiti e commissioni, risolvere problemi ecc.) 
passando alla “Modalità dell’Essere” e allenandoci a 
sostare nel qui ed ora, assaporando la calma che deriva 
dalla capacità di soffermarsi sui dettagli che ci attorniano. 
Il tutto per imparare anche ad accogliere i pensieri e le 
emozioni che ci attraversano dal di dentro per poi 
lasciarle andare.

I bambini sono naturalmente immersi nella modalità 
dell’Essere... Ricordo che io stessa, da piccina, mentre 
camminavo verso la scuola accompagnata da mia madre, 
non rinunciavo ad osservare la meraviglia dei colori di un 
fiore, la magia che la rugiada creava sui fili d’erba al 
mattino e sapevo, senza sforzo, restare presente 
attraverso i sensi. I piccoli sono focalizzati in quello spazio 
e in quel tempo prezioso che è il presente ed è proprio 
vivendo intensamente quegli istanti che hanno modo di 
fissare alcuni dei più cari ricordi. Troppo spesso però, 
oggigiorno, questa disposizione tende ad essere livellata 
verso il basso da contini richiami al “fare” a cui la frenesia 



quotidiana ci induce: Sbrigati che è tardi! Forza, dobbiamo 
andare! Hai solo pochi minuti per terminare il compito! E 
così si insegna ai piccoli, inconsapevolmente, a perdere di 
vista ciò che più conta: il qui ed ora.

 

Dalla teoria alla pratica


Alla luce di quanto detto ti propongo, a questo punto, due 
esercizi da svolgere con i tuoi bambini.

1. Poni piena attenzione alle attività ordinarie compiute 
con il tuo bambino rendendole stra-ordinarie.

Sono tante le azioni della giornata condivise con i nostri 
piccoli che svolgiamo in maniera abituale e con il pilota 
automatico inserito. Prova quindi, d’ora in poi, a dare un 
valore diverso a questi momenti d’insieme. Potrai donare 
piena attenzione al tuo piccolo mentre lo accompagni a 
scuola la mattina oppure al ritorno dalle lezioni quando ti 
racconterà come è andata la sua giornata. Ascoltalo, senza 
alcuna fretta regalandogli la tua presenza consapevole e 
attenta. Cogli, in questi frangenti, le emozioni che si 
celano nelle sue espressioni e nelle sue parole. Rallenta il 
ritmo delle azioni e dei pensieri per restare in contatto 
con il tuo bimbo, con ciò che sente, con ciò che prova ad 
esternare e quindi con quelli che sono i suoi bisogni 
sottesi. Allo stesso modo dona piena attenzione quando il 
piccolo richiama la tua presenza per mostrarti un’abilità 
acquisita o condividere un momento di gioco. Evita 
distrazioni esterne in questi preziosi attimi e fai caso a 
come ti senti dopo tale esperienza. Rendi, via via, tutto 



questo una buona abitudine parte della tua giornata e del 
tuo “modo d’essere”.

2. Se sei un docente e ti trovi ad operare con bimbi in età 
evolutiva o con ragazzi adolescenti dedica nelle mattinate 
scolastiche del tempo per passare dalla “Modalità del 
Fare” alla “Modalità dell’Essere”.

Non di rado quando presento la necessità di creare spazi e 
tempi in cui dar modo ai bambini e ai ragazzi di ri-
sintonizzarsi con le proprie emozioni e sensazioni mi 
sento rispondere che sono attività preziose ma purtroppo 
difficili da attuare per mancanza di tempo, a causa di 
programmi da portare a termine, verifiche da effettuare e 
valutazioni da ottenere. Ebbene questo non accade solo 
nelle nostre istituzioni ma lo stesso Daniel Goleman 
sottolinea come la cosiddetta “Scienza del sé” venga poco 
approfondita, se non completamente ignorata, anche in 
molte scuole americane. La stessa Karen Stone McCown 
afferma però che l’apprendimento non avviene a 
prescindere dai sentimenti dei ragazzi poiché ai fini 
dell’apprendimento, l’alfabetizzazione emozionale è 
importante come la matematica e la letteratura.

Ecco che porre attenzione a tutto questo genererebbe 
un’azione preventiva non destinata solo a minori con 
esigenze specifiche ma estesa a tutti. L’intelligenza 
emotiva è infatti una dote essenziale in ogni situazione che 
siamo chiamati ad affrontare in ambito scolastico, 
lavorativo, relazionale, famigliare, sociale in ogni epoca 
della vita. Innegabilmente persone consapevoli delle 
emozioni e capaci nel controllare le proprie risposte sono 
senz’altro avvantaggiate nell’instaurare rapporti e 



relazioni di successo. Questo è il motivo per cui in tutti i 
contesti educativi, a partire dal focolare domestico, 
occorre approfondire e lavorare sull’autoconsapevolezza. 
Di seguito ti propongo, quindi, alcuni altri validi 
suggerimenti di attività, derivanti dal mondo della 
Mindfulness, che potrai svolgere con i tuoi bambini e che 
ben si integrano nelle sedute di Musicoterapia.

Inizia col far costruire al tuo bambino un "luogo sicuro", 
avere a disposizione tanti cuscini e morbide coperte lo 
aiuteranno a crearsi uno spazio e un tempo in cui poter 
ritrovare centratura e focalizzazione su di sé. Introduci 
l’esercizio facendo comprendere che lo scopo è quello di 
allenarsi all’ascolto delle sensazioni che albergano nel 
proprio mondo interiore. Successivamente invita il piccolo 
a visualizzare le condizioni metereologiche del proprio 
panorama interiore domandando a lui o a lei…


• Oggi splende un sole portatore di GIOIA in te?

• Oppure scende malinconica una TRISTE pioggerella?

• Avverti PAURA perché ti vedi immerso nel buio della 

notte?

• Dentro te c’è un vento che sferza con RABBIA mettendo 

a soqquadro ogni cosa o sei accarezzato con 
TENEREZZA da una brezza gentile?


Qualunque sia l’immagine che sorge nella mente del 
bambino che hai di fronte fai capire lui che, come il meteo 
esteriore, anche questi stati sono mutevoli. Poi prosegui 
l’esercizio invitando il bimbo a disegnare sul foglio lo 
scenario visualizzato per andarlo successivamente a 



sonorizzare utilizzando i timbri più congeniali alla 
r a p p r e s e n t a z i o n e d e l l e d i v e r s e “c o n d i z i o n i 
metereologiche” (bastone della pioggia, metallofoni, 
percussioni ecc.). Nascerà così un momento bellissimo di 
condivisione, verbalizzazione ed elaborazione dei vissuti.

Educare la consapevolezza emotiva significa quindi saper 
monitorare, momento dopo momento, cosa accade nel 
nostro mondo interiore per sviluppare la capacità di 
rispondere alle sfide quotidiane nonché prendere 
decisioni in funzione dei nostri reali bisogni. Proprio 
sull’abilità appena descritta si fonda la capacità di 
effettuare un controllo ed una regolazione dei vissuti 
adottando strategie utili a liberarsi dall’ansia, dalla 
tristezza, dall’irritabilità, riuscendo a riconoscere quei 
meccanismi abituali e quei pensieri che tendono ad 
elicitare tali condizioni. Aver il timone del nostro mondo 
emotivo facilita inoltre il raggiungimento degli obiettivi 
prefissati, permettendoci di mantenere attenzione e 
focalizzazione sugli stessi.

Se questo processo parte dal riconoscimento delle proprie 
emozioni prosegue certamente allenando l’empatia 
ovvero la sensibilità a quei segnali emozionali che ci 
giungono dall’analisi del linguaggio verbale, para-verbale e 
non verbale nella relazione con l’altro da noi. Una 
capacità fondamentale quest’ultima in tutte le professioni 
che prevedono un contatto con la persona e in particolar 
modo con i bambini. L’aspetto positivo in tutto ciò è che 
l’intelligenza emotiva è appunto una capacità e in quanto 
tale può essere educata e sviluppata. Questo può avvenire 
sin dalla più tenera età così come in ogni epoca della vita, 
purché ci si impegni con atteggiamento curioso e gentile a 



far luce su quei meccanismi che sono alla base delle 
nostre re-azioni abituali, lavorando sugli atteggiamenti 
mentali precedentemente descritti.

Come abbiamo potuto appurare, per raggiungere tali 
scopi, è necessario rallentare ed uscire dal “vortice della 
vita”. Questo e ciò che suggerisce lo stesso maestro di 
meditazione Edel Maex, trovando spazi e tempi in cui 
notare la qualità dei nostri pensieri, delle emozioni che gli 
stessi generano, nonché la cascata di re-azioni fisiologiche 
che si correlano. Per utilizzare un termine famigliare a 
coloro che operano in ambito di Musicoterapia potremmo 
dire che: sintonizzarci con noi stessi è il primo passo per 
poter contattare conseguentemente l’altro da noi.

Allora inizia anche tu a dar ascolto ai tuoi bisogni con 
azioni semplici e concrete. Non esitare a fermarti per 
ristorare il tuo corpo quando avverti un calo di energia. 
Concediti un momento di meditazione per percepire e 
distendere le tensioni che si sono accumulate nei vari 
distretti. Fai una camminata ogni qualvolta senti l’esigenza 
di far defluire sensazioni ed emozioni. Ritrova equilibro 
nei colori, profumi della natura e nei suoi suoni attraverso 
i cinque sensi. L’esercizio fisico, come sappiamo, stimola il 
rilascio di endorfine, così come pensieri piacevoli 
inducono la secrezione di serotonina.

Se poi gradisci essere guidata/o in un primo esercizio di 
percezione dei risvolti che i tuoi pensieri e le tue emozioni 
determinano sul tuo corpo fisico condivido in questo 
scritto con te la Meditazione Body Scan. Ho scelto questa 
pratica perché, nel quotidiano, ci ritroviamo ad essere 
poco attenti al nostro corpo tendendo a vivere più spesso 
fra i vorticosi pensieri della mente. Questo sino a quando 



un disagio, un disturbo o un dolore, più o meno intenso, 
non emerge cogliendo inevitabilmente la nostra 
attenzione. Prevenire tutto ciò è possibile prendendo 
coscienza di quegli stati emotivi interiori che nel corpo 
fisico riverberano in termini di contratture muscolari, 
irrigidimenti e tensioni e questa meditazione potrà, 
senz’altro, esserti d’aiuto in fase preventiva.

Poniti, quindi, in un luogo in cui non sarai disturbata/o 
per almeno una decina di minuti, siediti o distenditi 
comodamente e focalizzati sul corpo seguendo le 
indicazioni che di seguito leggerai. Svolgi l’esercizio con la 
mente del principiante percependo in maniera curiosa e 
non giudicante ogni genere di sensazione che emergerà 
lungo la pratica.

Prima di ogni cosa porta attenzione al tuo respiro…

Lascialo fluire naturalmente ancorandoti al presente, 
ascolta la ritmicità del suo flusso che alterna fasi di 
inspirazione ed espirazione. Puoi tenere, se vuoi, una 
mano sul diaframma per divenire ancor più cosciente 
delle sensazioni del respiro nel corpo.

Ora resta consapevole del peso del tuo organismo sul 
materassino, lasciati sostenere dalla superficie su cui sei 
adagiata/o ed avverti i punti il cui il tuo corpo entra in 
contatto con essa. Poi lentamente, partendo dal capo, 
presta attenzione alla tensione che si concentra nei 
muscoli del volto e rilassa i piccoli muscoli attorno agli 
occhi lasciando andare la mascella... Fai lo stesso 
spostandoti verso la nuca… poni attenzione ai muscoli del 
collo rilassandoli…prosegui notando la tensione 
accumulata nelle spalle e accompagnandoti con un 
respiro lasciala andare… giungi poi alle braccia restando 



in ascolto di tutte le sensazioni che potrebbero emergere: 
un formicolio, un prurito, un senso di caldo o freddo, un 
dolore, una tensione o magari una totale assenza di 
sensazioni. In questo processo se la mente tende a 
divagare ricorda che le ancore capaci di ricondurti al 
presente sono l’attenzione al respiro e la focalizzazione 
sulle sensazioni del corpo. Prosegui ora spostando la 
consapevolezza alla zona del torace e alla parte superiore 
della schiena divenendo consapevole del ritmo del battito 
cardiaco e della frequenza che scandisce il tuo respiro. 
Ora scendiamo invece verso la parte inferiore della 
schiena. Osserva se vi sono irrigidimenti in quest’area e 
focalizzati siano a portare rilassamento anche alla zona 
del bacino e della pelvi. Prosegui ancora spostando la tua 
attenzione alle cosce, ai polpacci scendendo pian piano, 
sino ai tuoi piedi…. e lascia andare. Resta in ascolto di 
tutte le sensazioni che coinvolgono globalmente il tuo 
organismo, notando anche la velocità con cui la tua mente 
tende ad elaborare i pensieri distogliendoti dal momento 
presente. Fai caso a quale direzione prendono tali 
pensieri: sono diretti prevalentemente alla disamina di 
episodi passati o a pre-occupazioni circa impegni futuri? E 
una volta consapevole del movimento della tua mente 
ritorna nell’abbraccio del presente attraverso il respiro e 
l’ancoraggio alle sensazioni del corpo.

Prosegui questa pratica per il tempo che desideri e poi 
quando ti senti pronta/o inizia a muovere le dita di mani e 
piedi… e lentamente, con i tuoi tempi, riprendi contatto 
con la realtà circostante, ponendo fine a questa 
meditazione.




Ripeti questo esercizio di consapevolezza ogni volta che 
ne sentirai il bisogno portando con te lo stato di 
distensione che da esso deriva.

Non dimenticare mai che, come ci suggerisce la stessa Lise 
Bourbeau, i bisogni del corpo fisico ed emozionale sono 
interconnessi e qualunque cambiamento avvenga in uno 
di questi corpi si ripercuote automaticamente sull’altro. Se 
sappiamo dare ascolto al nostro corpo fisico anche il 
corpo emozionale sarà in equilibrio e viceversa. Ecco 
perché nel ruolo di genitori, docenti e terapisti è 
essenziale conoscere e saper gestire tali corrispondenze 
per incrementare il proprio benessere e creare contesti in 
cui si respiri un clima di calma, connessione e 
consapevolezza. Allenare le nostre attitudini mentali è di 
primaria importanza per saper educare alle stesse.

Occorre sviluppare quindi piena coscienza del fatto che 
ognuno di noi è parte di un tutto in grado di evolvere 
armonicamente se i diversi elementi del sistema sono in 
grado di sintonizzarsi gli uni con gli atri attraverso una 
disposizione gentile, seminando affetto e comprensione. 
L’essere umano, così come accade anche nel mondo 
animale, nutre un forte bisogno di appartenenza ad una 
famiglia, ad un gruppo, ad un contesto sociale con cui 
condivide situazioni e momenti, con cui crescere ed 
evolvere e da cui sentirsi capito e supportato. Questo è ciò 
di cui tutti abbiamo bisogno e che i nostri stessi bambini 
desiderano trovare negli ambienti in cui si inseriscono.




Così, ora che conosci un po’ più a fondo l’importanza 
della consapevolezza, ti invito a piantare e far fruttare 
dentro te le riflessioni sin qui esposte e ti consgilio di 
ripetere sempre a te stesso/a le seguenti disposizioni: 


• Amo osservare con curiosità gentile lo scorrere 
incessante dei pensieri nella mia mente e sono in grado 
di riconoscere le emozioni generate dalle immagini che 
proietto nel mio schermo interiore. Osservo scorrere 
tali scene e le lascio andare…


• Ora so che lo stesso accade nei miei figli, nei miei allievi 
o piccoli assistiti e riesco ad accogliere empaticamente 
le loro manifestazioni emotive in un’ottica di 
comprensione e compassione.


• Sono consapevole che alcuni comportamenti 
potrebbero celare emozioni e bisogni inespressi che 
sono chiamata/o a cogliere, contattare e comprendere 
sospendendo il giudizio in un clima di calma e 
connessione.


• Mentre accolgo i vissuti e le emozioni del piccolo 
affianco a me saprò gestire consapevolmente le mie 
sensazioni per rispondere in maniera funzionale ai suoi 
bisogni.


Questo è ciò che auspico e per cui lavoro ogni giorno. La 
creazione di contesti in cui si operi con il fine primario di 
costruire le basi di una vita piena e serena per i nostri 
piccoli e non solo. Come sostiene Valentino Giacomin, le 
cui parole sono state riportate dalla filosofa e scrittrice 
Gloria Germani nel testo: A scuola di felicità e decrescita-



Alice Project, occorre “aiutare i nostri studenti ad elaborare 
una mappa spaziale del villaggio psichico, in cui possano 
comprendere la topografia degli oggetti psichici (dove sono 
io, dove sono gli altri, dove sono le paure…) e il modo di 
muoversi”.

Tutto ciò è però, innegabilmente, frutto di un saper fare e 
saper essere che vede la sua sorgente proprio in noi 
adulti. Ecco perché per educare i più piccoli al meglio hai 
il compito di iniziare da te. Allora sospendi il giudizio e 
riservati gentilezza. Resta in ascolto dei tuoi personali 
bisogni coltivando quel sé transpersonale caratterizzato 
da disponibilità all’ascolto e accoglienza delle esigenze 
espresse dall’altro da te. Dona il tempo necessario ai tuoi 
bambini utile all’esplorazione dei confini tra realtà 
interiore ed esteriore da cui prendono forma le risposte, i 
comportamenti, le scelte e le azioni. Qualunque sia il 
ruolo che ricopri, avendo coscienza quanto sia rilevante il 
tuo esempio ed il modello che veicoli attraverso i tuoi 
atteggiamenti, sii attenta/o alle tue re-azioni automatiche 
alle diverse sollecitazioni emotive e sostituisci le stesse 
con risposte consapevoli. Prediligi all’attacco e fuga una 
disposizione alla calma e alla connessione ed educa i tuoi 
piccoli a fare lo stesso.

Il mio desiderio più grande è quello di trasfondere dai 
nostri setting di Musicoterapia e Mindfulness ai contesti 
famigliari e scolastici quei preziosi momenti di 
sospensione del giudizio e piena accoglienza per veder 
riaccendersi negli occhi dei bambini quella scintilla 
luminosa riflesso di un senso crescente di fiducia in sé e 
nelle proprie potenzialità. Certi di aver affianco guide 
stabili e sicure, che dalla sorgente sappiano condurli al 



grande mare, capaci ormai, con “gli strumenti” ricevuti, di 
dominare autonomamente le onde per giungere, ciascuno 
secondo le proprie inclinazioni, alle più svariate mete.


Bibliografia essenziale


Bramucci A., R come Rabbia, Cittadella Editrice, Assisi 
2009.

Oliverio Ferraris A., Bellacicco D., Costabile A., Sasso S., 
Introduzione alla psicologia dello sviluppo, Editori Laterza, 
Bari  2009.

Macpherson D, Calma la scimmia che hai in testa, Edizioni 
Giunti, Firenze 2022.

Marcelli D., Psicopatologia del bambino, Elsevier, Torino 
2011.

Oberegelsbacher D., Rezzadore G., Il potere di Euterpe - 
Musicoterapia a scuola e con l’handicap, FrancoAngeli, 
Milano 2003.

Baumgartner E., L’osservazione del comportamento 
infantile, Carocci Editore, Roma 2006.

Snel E., Calmo e Attento come una Ranocchia, Red, Milano  
2018.

Bonardi G., Dall’ascolto alla Musicoterapia, Progetti Sonori, 
Mercatello sul Metauro, 2007.

Germani G., A scuola di felicità e decrescita: Alice Project, 
Edizioni Terra Nuova, Firenze 2014.

Manarolo G., Manuale di Musicoterapia - Teoria, Metodo e 
Applicazioni della Musicoterapia, Edizioni Cosmopolis, 
Torino 2011.




Pelletier G., Come sviluppare l’intelligenza emotiva e 
l’autostima del bambino, Edizioni Red, Cornaredo 2022.

Bourbeau L., Ascolta il tuo corpo – il tuo migliore amico 
sulla terra, Edizioni Amrita, Torino 1999.

Guerra L., I Sentieri della Musicoterapia - Esperienze in età 
evolutiva, StreetLib, Vignate (MI) 2020.

Giovannini L., Tutta un’altra vita, Pickwick, 2013.

Giovannini L., Mi merito il meglio, Pickwick, 2013.

Spaccazocchi M., Musica Umana Esperienza, QuattroVenti, 
Urbino 2002.

Spaccazocchi M., Stauder P., Musica in sé, QuattroVenti, 
Urbino 2004.

Spaccazocchi M., Musica Educativa - Prospettive 
antropologiche per una pedagogia musicale, Progetti 
Sonori, Mercatello sul Metauro 2011.

Spaccazocchi M., Suoni vissuti Suoni narrati, Progetti 
sonori, Mercatello sul Metauro 2008.

Postacchini P. L., Ricciotti A., Borghesi M., Musicoterapia, 
Carocci Editore, Roma 2003.

Postacchini P. L., In viaggio attraverso la Musicoterapia, 
Edizioni Cosmopolis, Torino 2006.

Ricci Bitti P. E., Regolazione delle Emozioni e Artiterapie, 
Carocci Editore, Roma 2009.

Quaderni di musica applicata, Scuola dell’infanzia e scuola 
elementare: quale musica? - Edizioni fonografiche e 
musicali Pro Civitate Christiana, Assisi 1978.

Quaderni di musica applicata, Disturbi del linguaggio e 
musica, Edizioni fonografiche e musicali Pro Civitate 
Christiana, Assisi 1981.

Militerni R., Neuropsichiatria infantile, Idelson-Gnocchi, 
Sorbona 2006.




Bogels S., Mindful Parenting – Per costruire una relazione 
sana con i nostri figli, Edizioni Enrico Damiani, 2020.

Bruscia K. E., Definire la Musicoterapia – Percorso 
epistemologico di una disciplina e di una professione, Ismez, 
Roma.

J. Sanders, Mindfulness per bambini, Empire of Books, 
2021.




La musica nelle immagini, 
le immagini nella musica: 
reminiscenze sonore alla 
ricerca della propria 
immagine


Francesca Loprieno 


Agostino Trotta 


Introduzione


La recente trasmissione delle conoscenze, in ambito 
pedagogico, si avvale anche del connubio tra arte e musica 
per instaurare un clima propizio alla ricezione del sapere 
da parte di un pubblico perlopiù adolescente con cui 
risulta, a volte, maggiormente laborioso il processo di 
insegnamento/apprendimento.

Durante la repubblica di Weimar, nella scuola d’arte del 
Bahuaus, artisti e insegnanti come Paul Klee, Wassily 
Kandinsky, Johannes Itten, conducevano i propri studenti 
all’apprendimento di più discipline artistiche, basandosi 



su filosofie orientali rivolte alla meditazione e all’ascolto 
dei suoni della natura, attraverso esercizi di respirazione e 
di meditazione guidata quotidiana. Tale pratica era volta 
allo sviluppo di un processo creativo interiore che, con 
l’ausilio delle immagini e della musica, aveva l’obiettivo di 
risvegliare la coscienza creativa negli studenti, fenomeno 
propedeutico alla realizzazione di un’opera d’arte visiva o 
sonora. Questo, all’epoca, era un approccio innovativo che 
serviva a far tabula rasa dei pregiudizi accademici.

Disegnare mentre si ascoltava musica o “sonorizzare” 
delle immagini erano diventate delle attività ormai 
collaudate sia in educazione musicale, sia nell’ambito 
dell’educazione visiva; numerose, infatti, furono e sono le 
ricerche scientifiche, svolte in quest’ambito, che 
approfondiscono l’efficacia e la riuscita di questo 
approccio creativo volto al benessere dello studente e ad 
una maggiore consapevolezza creativa.

A partire da questa premessa storica, corroborata da 
un’analisi contemporanea nell’ambito dell’educazione 
artistica e musicale come pratica di insegnamento nei 
licei, nell’anno scolastico 2021/22 ad un gruppo di studenti 
del liceo LdV di Parigi è stato proposto un atelier 
esperienziale di musicoterapia fotografica. Un percorso 
volto all’attivazione di processi differenziati per 
approfondire le discipline di studio artistiche e musicali 
per una maggiore consapevolezza del sé. I discenti, di età 
compresa tra quindici e sedici anni, hanno aderito su base 
volontaria, non presentavano precise problematiche socio 
culturali, ma si mostravano sottoposti a stress da 
performance scolastica nel triennio del liceo Scientifico 
Esabac di Parigi. Inoltre alcuni partecipanti si mostravano 



segnati da quelle che sono state le conseguenze 
psicosociali della Pandemia Covid-19.

La metodologia adottata è stata quella delle arti-terapie e 
del loro straordinario potenziale espressivo. Se per Freud 
l’Io è l’istanza cosciente dell’apparato psichico dell'essere 
umano, se il padre della psicoanalisi ha posto il suo 
interesse vivo al sintomo come risultante del 
compromesso tra Io e Super-Io, se i conflitti psichici nella 
nevrosi (meccanismo differente nella psicosi), nascono da 
una lotta incessante tra Es e Super-Io, allora potremmo 
immaginare che questo Io, cosciente e sofferente, possa 
eludere tanta aggressività interna e trasformarla in 
qualcosa di accettabile, di bello e di artistico, in un 
affascinante processo di difesa in cui l’Io diventa   più 
attento all'attimo presente.

In questa sede vogliamo riflettere su alcuni punti cardine 
dell’atelier di musicoterapia fotografica, proprio come noi 
l'abbiamo concepito, tra arte fotografica, musica e 
linguaggio sonoro a essa connesso. “La musica delle 
immagini, le immagini nella musica.

Reminiscenze sonore alla ricerca della propria immagine” 
è un titolo complesso, nel suo gioco di “specchio riflesso” 
tra le parole Musica e Immagini, come se l’uno (l’oggetto 
sonoro, Musica), fosse l’Alter ego dell'altro (visualizzazione 
esterna del contenuto interno, l’Immagine).

Dare all’Io, dunque, la possibilità di respirare, di ascoltare-
suonare e di fotografare, potrebbe essere un modo per 
aiutarlo in questo processo di sublimazione? Fermarsi, 
assumere maggiore consapevolezza del presente e agire 
nel tempo presente, potrebbe aiutare lo studente a creare 
la sua realtà sonoro-visiva per la riuscita di una vita più 



consapevole? La nostra ipotesi si fonda sull’esperienza del 
vissuto laboratoriale, nata grazie agli approcci dell’arte 
fotografica associata alla musicoterapia psicoanalitica.

Nel caso specifico, l’obiettivo che ci si è dati è stato quello 
esperienziale-creativo che ha visto, nell’integrazione 
psicofisica, relazionale e spirituale, il miglioramento delle 
qualità relazionali dei sedici studenti adolescenti coinvolti. 
La proposta è nata e si è sviluppata dalla consapevolezza 
che l’arte e la musica debbano porsi come strumenti di 
conoscenza percettiva e contenutistica della realtà, 
divenendo parti educative fondamentali per l’acquisizione 
di nuovi saperi, linguaggi, di nuove sensibilità e 
consapevolezze, per una completa e serena crescita 
dell’individuo e della società in cui esso stesso si situa. Le 
varie tappe dell’atelier esperienziale si sono svolte in 
maniera sincronica e si sono concentrate sull’esercizio 
dell’auto-ascolto, dell’auto-rappresentazione e sul vissuto 
consapevole nel presente.

Attraverso la mediazione dell’oggetto sonoro/musicale è 
stato possibile stimolare in maniera diretta la potenzialità 
esperienziale e di contatto relazionale del singolo ragazzo, 
sulla base dei sentimenti nel “qui ed ora”, per migliorare 
la salute psicofisica e integrare gli aspetti della persona 
che la vita di tutti i giorni può dividere (corpo, mente e 
anima). Ci premeva che il percorso esperienziale fosse 
svolto dai ragazzi, dopo la fase di rilassamento profondo, 
in maniera attiva attraverso un suonare attivo (voce, 
movimento/danza espressiva, gioco di ruolo) e con ascolto 
consapevole, perché tutto ciò confluisse nell’attivazione 
del processo artistico fotografico che ha consentito la 



“creazione” di vere e proprie “immagini del sentire” 
piuttosto che del “vedere”. Alla luce delle diverse 
possibilità e implicazioni dell’utilizzo dell’immagine e del 
suono, questa possibilità data all’Io (dei giovani 
adolescenti), ha dimostrato come tali attività alternative 
possano essere fondamentali nell’ambito di un processo di 
auto-consapevolezza sia nel singolo, sia nella collettività, 
come in questo caso la scuola, per poter sublimare 
(Sigmund Freud, La vie sexuelle, 1907) quello stato di 
angoscia che l’Io subisce nello stress e nei problemi del 
quotidiano.


L’arte della sublimazione


«Che suono fa un ciliegio in fiore?

E un ciliegio in fiore baciato dal sole?»


A.T.

«Nessuno??»


P.C.

«A me trasmette spensieratezza»


C.S.

«Il rosa mi trasmette un suono chiaro e acceso,


distinto da quello di qualunque altro albero,

che però mantiene la sua umiltà


rimanendo in armonia con tutti gli altri alberi»

L.C.

 


 

«Nell’approccio freudiano alla psicoanalisi, l’arte è 
direttamente collegata alla questione della sublimazione. 
L’arte è l'esercizio della sessualità, ma deviata dai suoi 
obiettivi riproduttivi. Una sessualità che utilizza il 



linguaggio per rendere presente ciò che si mostra al di là 
della creazione: la fantasia.»

Lo psicologo Sylvain Brassart, in questo articolo che 
abbiamo citato, corrobora le teorie psicanalitiche secondo 
le quali l'arte ha la possibilità di rappresentare l'oggetto 
che manca, un oggetto immaginario della fantasia 
dell'artista che prende il posto del vuoto. L’artista, infatti, 
dà vita alla sua fantasia attraverso l'atto del disegnare, del 
dipingere, dello scrivere, del comporre o ancora del 
catturare le immagini. Grazie al suo stile, al suo tratto, 
possiamo ammirare l’espressione del suo inconscio, 
possiamo osservare la proiezione della sua fantasia 
prendere forma in un’immagine, in un’opera d’arte, in 
una musica. È nella scelta del soggetto presente nell’opera 
dello stesso autore, che possiamo trovare l'oggetto che 
ossessiona l’artista, (sia che si tratti di una personalità 
nevrotica o piuttosto dai lineamenti psicotici), perché, 
secondo Freud, l’arte permette agli impulsi più 
inaccettabili di diventare una realtà, un oggetto, appunto, 
che nell’arte assume un valore, un valore molto alto. Se ci 
fermiamo poi a riflettere sul significato e sul ruolo che la 
sublimazione assume ai giorni nostri, potremmo 
sicuramente immaginare che il meccanismo di difesa 
psichico, il più “aulico” diremmo, gioca un ruolo 
importante nella vita di ciascun individuo in cui la 
puls ione sessuale pr imordiale, la l ib ido, ben 
desessualizzata, viene veicolata e canalizzata in un 
meccanismo di trasformazione artistica o socialmente 
utile, senza che essa venga rimossa o rinnegata dall’Io.

Il concetto, che risale alle teorie della fisica, è stato ripreso 
da Freud per spiegare questo movimento di difesa, la 



sublimazione è presente nella vita psichica di un soggetto 
che, grazie ad essa, è in grado di trovare un compromesso 
tra i conflitti causati dalla pulsione e le norme che gli sono 
state imposte (Es e Super-Io) e che, differentemente, 
causerebbero all’Io una sofferenza indicibile. E come 
concetto proveniente dalle teorie della fisica dove, per 
riprenderne le parole utilizzate da Lavoisier, tutto si 
trasforma, potremmo affermare che anche in un contesto 
extra-scolastico, come quello nel quale si è svolto l’atelier 
di musicoterapia fotografica, la sublimazione ha 
rappresentato un ruolo preciso nella trasformazione del 
linguaggio pulsionale e/o aggressivo dei ragazzi, in un 
linguaggio artistico, poetico, creativo. 

Ai fini della nostra riflessione considereremo come “diario 
di bordo”, soltanto quattro momenti più incisivi, tra i 
dodici incontri svolti, momenti in cui è stato possibile 
assistere all’opera della sublimazione. Tale meccanismo di 
difesa è stato oggetto di osservazione preferenziale 
rispetto ad altre dinamiche psichiche che sicuramente si 
sono avvicendate nel percorso introspettivo di riscoperta 
dell’Io. La sublimazione e la relazione all’oggetto saranno 
dunque i due punti cardine sui quali intendiamo 
apportare qualche nostra riflessione.

 

Diario di bordo


L’atelier di musicoterapia fotografica, “Fotografia e 
musica- Reminiscenze sonore alla scoperta della propria 
immagine”, ha avuto luogo nel periodo primaverile, da 
marzo a maggio 2022. Il luogo nel quale si è svolto è la sala 



teatro del liceo italiano a Parigi, nel 7° arrondissement 
della capitale francese, ma anche in luoghi esterni. Sedici 
studenti, che non presentano alcuna patologia 
psichiatrica, hanno preso parte al progetto che è stato loro 
presentato come un percorso introspettivo, volto a una 
maggiore conoscenza del proprio funzionamento 
psichico, grazie all’arte fotografica sostenuta e guidata 
dalla musica e dal sonoro. 

Alla fine dell’atelier è stato realizzato un video 
dimostrativo dell’esperienza vissuta, attraverso le 
immagini più rappresentative e le musiche che hanno 
creato una colonna sonora al percorso. Anche se 
temporalmente concluso, certamente lo spazio 
transferenziale creato all’interno dell’atelier resta ancora 
attuale e aperto, per cui la circolazione psichica continua 
ad avvenire tra i giovani protagonisti, il terapeuta e 
l’esperta dell’arte fotografica. 

In questo spazio transferenziale vige il desiderio di 
continuare l’atelier, ma anche di vivere esperienze 
differenti, ad esso collegate, com’è il caso di una recente 
esposizione fotografica all’ospedale psichiatrico diurno 
Adamant a Parigi, il primo ospedale psichiatrico europeo 
su un battello, che ha permesso ad alcuni di questi 
giovani, di potersi confrontare con la malattia psichiatrica 
e con il lavoro simile alla sublimazione che ha avuto come 
frutto, anche in questo caso, una produzione fotografica.

 

8 marzo

Rilassamento guidato dall’ascolto musicale- Ricerca di una 
fonte sonora all’esterno (il luogo scelto è una riva della 
Senna non molto distante dalla scuola) - Fotografare la 



fonte sonora - Ognuno dà un nome alla propria “fotografia 
sonora”:

«Un posto in cui stare soli e pensare alle proprie 
emozioni» - «Pesantezza di uno spostamento» - «La pace 
con l’ambiente, in armonia» - «La crescita di una vita in 
continua trasformazione» - «Tra il silenzio dei rami, ecco il 
passero» - «Tra il calpestio e il silenzio» - «Dolcezza di un 
cinguettio» - «Il graffio di un fruscio» - «Rete: goal!» - 
«Canard» - «Fra il tramonto e il freddo» - «Gioia della 
Senna» - «Oltre noi» - «Ovatta» - «Suono dell’acqua» - 
«Cigolio galleggiante» - «Una prospettiva silenziosa» - «Un 
lucchetto perso» - «Distratto» - «Il suono dell’acqua contro 
l’oggetto» - «Il volo» - «Un momento catturato» - «La 
leggerezza dell’onda» - «Lo sguardo nascosto».

Se dopo aver rilassato il corpo e la mente, ai partecipanti è 
stato chiesto di seguire un suono e “catturalo” con la 
fotografia, analizzando il contesto (dicevamo che il 
periodo di svolgimento dell’atelier è quello primaverile 
che certamente suscita un benessere legato al risveglio 
della natura), dalle foto e dai nomi scelti per le foto, 
troviamo infatti elementi di natura e di risveglio «crescita, 
vita, rami, passero, cinguettio, anatra, tramonto, gioia, 
acqua, volo, leggerezza, onda». Anche se apparentemente 
convenzionali, queste parole hanno un senso ben più 
profondo, soprattutto se consideriamo questa sorta di 
libere associazioni fatte spontaneamente dai giovani. 
Quello che emerge dalle parole prese in considerazione è 
sicuramente una pulsione di vita e una identificazione con 
i soggetti presi in foto che hanno origine da un suono. 
Sebbene una pulsione di vita motivi e giustifichi la 
presenza di concetti legati alla natura che si risveglia, ce 



ne sono altri che seguono un desiderio pulsionale alla 
vita, ostacolato da sentimenti che potrebbero indurre 
un’angoscia: «pace-pesantezza, solitudine-armonia, 
pensare-emozioni, calpestio-silenzio, trasformazione- 
silenzio, graffio-fruscio », mentre risulta più evidente che 
alcuni titoli evochino dei sentimenti di uno stato psichico 
anestetizzato o bloccato, che però comincia a fare 
capolino come un sole primaverile: «rete- goal,   freddo, 
ovatta, oltre noi, galleggiare, lucchetto- perso, distratto, 
sguardo-nascosto». 

In questa “prospettiva silenziosa” di una consapevolezza 
sempre più presente, emerge il desiderio di “catturare il 
momento” - presente di questo “suono dell’acqua”, 
regressione ad altre reminiscenze arcaiche legate alla vita 
in utero, quest’acqua (liquido amniotico) che risuona 
“contro l’oggetto”. Ma di quale oggetto si tratta? Gli oggetti 
primari del bebè sono arcaici e racchiudono in essi un 
patrimonio musicale proprio a ciascun individuo. Nel 
liquido amniotico, infatti, vengono ovattati tutti quei suoni 
che, per il tramite della colonna spinale, in primis la voce 
della madre, vengono a investire i fragili apparati sensitivi 
del feto. Questa “musica interna”, incisa nel proto-circuito 
della memoria, servirà nell’evoluzione dell’individuo a 
sviluppare quegli atti mentali trasformativi che, tramite la 
parola parlata, esprimono il processo creativo del 
pensiero umano, considerato qui nel meccanismo di 
difesa della sublimazione. La parola parlata è un connubio 
tra scrittura e musica, suono e segno, che può veicolare in 
essa l’immagine, frutto della fantasia.

L’oggetto primario, la mamma, rappresenta la prima-vera 
relazione tra il bambino e l’Altro dal quale si distingue e da 



esso si differenzierebbe riconoscendo sé stesso e l’Altro a 
partire dai 6 mesi, nel gioco dello specchio. In 
musicoterapia l’oggetto sonoro, rappresentato dalla voce, 
dal corpo in movimento, dallo strumento musicale, 
rappresenta il primo oggetto d’amore del bebè, la 
mamma, per cui in musicoterapia si parla di “regressione” 
per poter lavorare con il materiale sonoro emerso. La 
scelta dell’oggetto sonoro nel corso dell’atelier e l’uso che 
se ne è fatto, racconta la storia del soggetto con l’oggetto 
primario. L’immagine evocata dal creatore del titolo “il 
suono dell’acqua contro l’oggetto” racchiude tutto questo, 
e altro ancora.

 

15 marzo

Rilassamento guidato dall’ascolto musicale- Osservazione 
delle foto scattate nella seduta precedente- Scelta di una 
foto tra le tante- Esecuzione sonora della fotografia 
“spartito visuale” scelta - Condivisione.

Il fatto di ammirare, dopo una settimana, le fotografie 
anonime titolate, stampate e messe in bella mostra, 
chiedendo di sceglierne una, ha permesso un processo di 
riconoscimento delle proprie emozioni nella propria foto 
e di identificazione con altre foto dove un movimento di 
transfert e di contro-transfert hanno avuto luogo. 
Processo inverso, questa volta, dall’immagine al suono, 
ciascun partecipante, una volta scelta la foto che più lo ha 
colpito nel qui ed ora, ha scelto uno strumento- oggetto 
transizionale- per trasformare il proprio sentire interno 
causato dalla fotografia, in suono. 

In questa esperienza sono emerse molte dinamiche 
inconsce (postura, meccanismi, contro-transfert) che si 



sono “materializzate” grazie ai suoni emessi sullo 
strumento. Sebbene l’esperienza di “catturare il suono” 
nella fotografia, abbia determinato una consapevolezza 
maggiore del mondo sonoro e visivo esterno (ovviamente 
mondo esterno e mondo interno sono sempre in 
comunicazione), questa volta la consegna è maggiormente 
focalizzata sull’ascolto interno e inconscio, costituito dalle 
pulsioni, dalle norme imposte, dalle reminiscenze 
arcaiche che formano il nostro corredo musicale, per 
renderle tangibili grazie al suono fisico dello strumento 
scelto. Sembra inutile dirlo, ma riteniamo invece 
assolutamente importante farlo, che quello che emerge 
dal suonare lo strumento, non è la musica convenzionale 
alla quale siamo abituati, ma la musica dell’inconscio 
stesso che, come nel caso dei lapsus, degli atti mancati, 
delle associazioni libere e del sogno, ci può permettere di 
vedere, anzi di ascoltare l’inconscio, di sua natura 
insonoro, ma probabilmente assolutamente musicale.

 

22 marzo

Rilassamento guidato dall’ascolto musicale- Il nome – 
Percorso sonoro- Condivisione.

Parlare di sé e presentarsi all’Altro. Il nome ci appartiene e 
noi apparteniamo a quelle proiezioni narcisistiche, a 
quelle attese, che i parenti hanno sul nuovo nato. La 
procreazione è sicuramente un atto narcisistico, positivo 
certo, che permette il prolungamento della vita del 
genitore. E sul bambino il genitore proietta tanto di sé. 
Anche se non ce ne rendiamo conto, noi rispondiamo, o 
resistiamo, alle attese che proprio il nome racchiude nel 



nuovo significante che gli è stato associato nel momento in 
cui il nuovo protagonista della famiglia lo assume. 

Parlare del proprio nome permette al soggetto di 
focalizzarsi sulla rappresentazione che questa parola, 
suono e testo, possiede e sull’idea che noi abbiamo di noi 
stessi, pensando al nostro nome. 


Il nostro Io si chiama come noi. Riflettere sul nome è 
ricordare le dinamiche associate all’atto, da parte dei 
genitori, di affidarci proprio quel nome. E comunicarlo 
all’Altro, il nostro nome, permette di aprirci totalmente e 
di entrare in relazione e fiducia con l’Altro.

In questa seduta, poi, ogni partecipante, bendato, ha 
dovuto seguire il suono che gli altri partecipanti 
emettevano, alternandosi, con strumenti musicali scelti, 
creando un vero e proprio “sentiero sonoro”. La 
privazione del senso della vista, permette al soggetto di 
camminare seguendo solo la fonte sonora e così di 
liberarsi dal limite che a volte la vista ci impone: vedere 
l’ambiente esterno, infatti, è come se si anestetizzassero in 
parte gli altri sensi, dando il resto del mondo per scontato. 
Camminare senza l ’ausi l io del la v i s ta fac i l i ta 
l’accrescimento delle facoltà uditive, dove il suono o il 
silenzio, sono gli unici punti di riferimento per spaziare 
nel mondo esterno. E il suono e il silenzio diventano quel 
luogo transizionale in cui il nostro apparato psichico può 
abbassare le inibizioni e fidarsi dell’Altro per immergersi 
nell’Altro e nel mondo.

 




Incontrare le immagini nell’esperienza del 
qui ed ora


L’art, disait Picasso à Eluard, c’est ce qui

nous arrive quand rien n’a l’air en


apparence de nous arriver.


 

Se fotografare è un obiettivo sottile, capace di farci 
cogliere la “patafisica raffinatezza del mondo”, ovvero gli 
aspetti più profondi nascosti nei particolari, nelle 
eccezioni, nel dettaglio di un paesaggio o di una qualsiasi 
esperienza vissuta, inquadrare con la macchina 
fotografica un’immagine capace di esprimere il proprio 
sentire interiore è, senza alcun dubbio, il risultato di 
un’esperienza più complessa che implica un investimento 
emotivo-relazionale.

Attraverso le immagini, il mondo celebra la sua 
frammentarietà e “l’infinito istante” si rivela a noi come 
frutto dell’esperienza vissuta, di un qui ed ora che resta 
vivo nella memoria ed elabora continuamente i processi 
emozionali di chi osserva. La semiotica dell’immagine, 
intesa come sistema di segni visuali che riveste un ruolo 
comunicativo e assume un valore sociale, è la risultante di 
un’alchimia di relazioni, immagini e rappresentazioni, da 
cui nascono gradualmente e si stabilizzano nel tempo, 
senza smettere mai di evolvere, i nostri modelli di lettura e 
le nostre rappresentazioni dell’iconografia fotografica. 
Tuttavia, è necessario precisare che tutto nasce da una 
dialettica interno-esterno in primis promossa da chi scatta 
la fotografia quando implica, nell’atto di fotografare, la 
propria soggettività, con volontà comunicativa e 



consapevolezza espressiva per raccontare o trasformare i 
propri vissuti. 

In quest’atto, la fotografia può essere associata all’acting-
out, attraverso il quale si possono riprodurre delle idee 
inconsce, ricordi, emozioni, stati d’animo o pensieri, 
trasformati in un’azione. Ogni fotografia è soggettiva e, 
proprio per questo motivo, viene interpretata in modo 
diverso da ogni osservatore, il quale, inoltre, stimolato 
dall’immagine vivificata da un’impronta personale di chi 
l’ha scattata, proietta a sua volta su di essa i propri vissuti 
e le proprie emozioni, mettendo in atto anch’egli la stessa 
compenetrazione tra dimensione intima e dimensione 
esterna di chi ha fotografato, in una sorta di “coro visivo” 
volto, molto probabilmente, ad unire le parti: l’invisibile e 
il visibile di questo incontro.

Un’immagine fotografica, autentica, in quanto portatrice 
dell’esperienza di chi la crea e di chi l’osserva, è 
sicuramente il risultato di un insieme di stimoli che 
conducono entrambi gli attori del processo creativo 
(l’autore e l’osservatore) a una sinergia di intenti visivi. 
Interessanti, a questo proposito, sono i risultati di 
differenti ricerche dalle quali risulta come siano i suoni a 
condurre il nostro fluire verso determinate immagini. 

Ma cosa cambia quando gli stimoli sonori, o visivi, sono il 
risultato di un processo di meditazione interiore? 
L’incontro con gli studenti partecipanti all’atelier di 
musicoterapia fotografica, ha dimostrato quanto sia 
possibile, attraverso l’elaborazione di un processo 
meditativo di ascolto interiore, di percezione e di sviluppo 
della creatività, giungere alla realizzazione d’immagini 
attraverso l’esperienza del suono e della musica. 




In un primo tempo questo processo narrativo, attraverso 
la pratica della musicoterapia, ha invitato lo studente 
all’ascolto di sé, seguito poi dall’esperienza dello scatto 
fotografico, che gli ha dato la possibilità di riprodurre 
l’immagine “mentale”, quale risultato di un’esperienza 
interiore e riportata verso il mondo esterno. Il privilegiare 
uno scatto più intimo, senza seguire rigide regole 
tecniche, ha portato alla realizzazione di un’immagine più 
sentita, priva di giudizio e di condizionamento estetico e 
ha permesso l’incontro con la pratica fotografica 
attraverso l’esperienza e la relazione del vissuto presente. 

La fotografia dunque è un’istantanea del “qui e ora” che 
attiva un processo emozionale visibile attraverso il 
medium che fissa indelebile quell’attimo di emozione. La 
produzione finale di immagini la possiamo paragonare a 
costellazioni visive che, come in uno spartito musicale, si 
susseguono creando note, spazi, pause: melodie intime ed 
emotive.

Proprio la creazione di uno “spartito visuale” è stato uno 
degli obiettivi raggiunti durante questa esperienza 
laboratoriale. Le prime immagini ottenute sono state, 
infatti, il risultato di una meditazione e di un processo di 
rilassamento condotto dal musicoterapeuta in ambiente 
esterno. Gli alunni coinvolti venivano successivamente 
invitati, attraverso l’uso della macchina fotografica, a 
scattare un’immagine restando in ascolto del proprio 
sentire interiore in relazione ai rumori e agli stimoli 
dell’ambiente circostante. Il risultato è stato quello di 
produrre immagini di grande impatto emotivo alle quali 
gli studenti hanno affiancato delle parole, delle citazioni, 



dei pensieri personali e intimi in relazione all’immagine 
scattata (Fig. 1).




 


Fig.1 Scatti fotografici degli studenti associati a pensieri e parole.


 

Le immagini, durante l’atelier, non sono state lette come 
fini a sé stesse, ma come contenitori di racconti che, nel 
loro insieme, si sono costituite in uno spartito visuale 
musicato dagli studenti, e trasformate in una melodia (fig. 
2).


 






Fig. 2 A sinistra, gli studenti osservano lo spartito visuale e prendono 

coscienza, ognuno nel rispetto dell’altro, delle fotografie che hanno scattato. 
A destra, una studentessa intenta nel musicare un’immagine con l’utilizzo di 

un tamburo.


 

Questa sperimentazione ha dimostrato, attraverso le 
fotografie realizzate dagli studenti, come sia possibile non 
solo avvicinarsi alle cose impercettibili del mondo, ma 
anche lo sviluppo di una certa attenzione (o cura) per i 
particolari, un saper stare nel qui ed ora dell’esperienza 
vissuta.

 

Fotografia e percezione di sé e del mondo


La fotografia, che generalmente si presenta nel quotidiano 
come strumento di divulgazione dei pensieri in maniera 
auto-esplicita (vedasi tutte le immagini pubblicate sulle 
reti social o la pubblicità in generale), è in realtà un 



linguaggio complesso che sfida le regole dei mass media 
quando si posiziona in campi specifici dell’apprendimento 
o del processo di creazione. Nel caso della mediazione 
artistica di questo atelier, la sua funzione è stata quella di 
diventare il luogo in cui poter ospitare lo spazio 
personalizzato degli studenti per renderli protagonisti del 
mondo attraverso le immagini; per questo i ragazzi sono 
stati invitati a volgere lo sguardo verso il proprio intimo 
per poi rivolgerlo verso il compagno in maniera più 
consapevole e matura, aiutando la relazione.

Questo approccio del “fare attivamente” ha portato alla 
nascita di una relazione tra l’adulto e l’adolescente 
attraverso il “filtro” della fotografia e ha dimostrato che 
l’immaterialità del web o dei telefoni cellulari (strumenti 
che restano comunque interessanti per un’analisi 
fotografica futura) non possono sostituire le nostre reali 
capacità creative quando queste vengono messe in azione.

 

Immagine come esperienza sensoriale


Una delle ultime fasi di questa esperienza laboratoriale ha 
rivisto gli studenti impegnati nella pratica della 
“deprivazione visiva”, un processo che ha a che fare con la 
perdita del controllo visivo, con il risultato di veder 
crollare tutte le certezze affidate comunemente alla vista 
(senso giudicato spesso dominante) per fidarsi solo del 
proprio sentire. Privato della vista, l’esecutore è stato 
accompagnato alla sollecitazione di sensi altri come il tatto 
e l’udito, fondamentali per la coordinazione spaziale del 
proprio corpo (Fig. 3). Non è scontato notare che questo 



esercizio è stato uno degli ultimi ad essere eseguito dagli 
studenti proprio perché si è attesa la fine di un percorso di 
scoperta e di consapevolezza propri alla musicoterapia, le 
fondamenta sulle quali costruire un rapporto di fiducia 
verso sé stessi e verso gli altri.

Ispirati da molte pratiche artistiche relazionali, come per 
esempio la figura di Lygia Clarck, gli studenti sono stati 
invitati a vivere l’esperienza della deambulazione urbana 
con gli occhi bendati e ad interagire con l’ambiente 
esterno, condotti e guidati da un compagno, verso 
differenti direzioni. Questa è stata un’esperienza 
sensoriale e corporea in cui gli adolescenti si sono lasciati 
impregnare dei suoni del luogo in compagnia di una 
macchina fotografica.

Pur rimanendo in una prospettiva di trasmissione e di 
mediazione artistica, attraverso questa sperimentazione 
individuale e collettiva, i giovani sono stati nuovamente 
invitati ad ascoltare le immagini (perché appunto privi di 
vista) e a lasciarsi trasportare unicamente dai suoni. 
Secondo varie testimonianze raccolte in una fase 
successiva dell’esperienza, i partecipanti hanno sostenuto 
che questo esperimento di privazione visuale è stato un 
atto catartico che li ha aiutati a fidarsi in maniera 
totalizzante del loro sentire interiore e della persona che li 
affiancava.  









 

  Fig. 3 In alto, gli studenti durante l’esercizio di “privazione visiva”, in basso, 

uno scatto fotografico con gli occhi bendati.




 

Conclusioni


Se è vero che “l’arte è uno stato d’incontro”, l’incrocio di 
queste due discipline, musicoterapia e fotografia - che noi 
abbiamo chiamato musicoterapia fotografica - cuore della 
nostra esperienza laboratoriale, ha dimostrato come sia 
possibile unire la pratica della trasmissione artistica con 
quella musicoterapica in un’esperienza collettiva di 
crescita e condivisione.

Il processo di creazione, ibrido nel suo realizzarsi, ci 
dimostra quindi, come questo lavoro interdisciplinare 
sostanzi la convinzione che discipline di questo tipo 
dovrebbero far parte della vita quotidiana di ognuno; 
grazie alla loro natura nomade di manifestarsi e praticarsi, 
le stesse contribuiscono a sensibilizzare l’individuo 
all’apprendimento di una grammatica visiva, volta ad 
attivare processi cognitivi e di percezione di sé stessi e del 
mondo più consapevoli e coscienti. La nostra ricerca è 
nata da un interrogativo: se, dare all'Io la possibilità di 
respirare, di ascoltare-suonare e di fotografare, potesse 
essere un modo per aiutarlo in un processo di 
sublimazione; e se fermarsi, prendere  consapevolezza del 
presente e agire nel tempo presente, potesse aiutare lo 
studente a creare la sua realtà sonoro-visiva, per la riuscita 
di una vita più consapevolmente riuscita, in conclusione 
delle nostre riflessioni, possiamo affermare che 
certamente l’atto di “catturare un suono in foto” permette 
differenti dinamiche psicologiche, come tante altre 



mediazioni artistiche. Tuttavia il processo fotografico a cui 
si ambisce, la tecnica antica della fotografia, volta a 
 “rendere eterno un attimo”, spiega tutta la differenza di 
questa pratica a sostegno del realmente vissuto, qui ed ora 
dell’Io. Il tocco artistico del fotografare, riprende la realtà 
cosi come la percepiamo nell’istante in cui la fotografia è 
presa, a differenza di un dipinto che risulta essere una 
interpretazione della realtà. Il suono che dirige l’atto del 
fotografare, accresce la consapevolezza sensoriale ed 
emotiva che tutto il processo implica.

Questo progetto sperimentale non si esaurisce con le 
presenti riflessioni, ma con la certezza che proprio dai 
protagonisti di questo percorso, arrivano nuovi stimoli per 
una ricerca del tutto aperta:

 

30 marzo

«Circa una settimana fa mi sono ricordato di quando 
dovevamo esprimere, attraverso un suono, un’immagine e 
ho deciso di esprimere meglio “sonoricamente” (non so se 
esiste questa parola) la foto che mi ha dato B. Ciò che 
volevo rappresentare era il susseguirsi dei miei pensieri 
appena aver visto l’immagine: mi accorgo della presenza 
dell’animale e la mia mente inizia subito a fantasticare e 
riflettere su ciò che sta pensando, su quante cose 
racchiudano dentro di loro ma che non possono 
comunicare, come se fossero chiusi in una stanza dove il 
suono non trova luogo in cui diffondersi aldilà della stanza 
stessa; il tutto si conclude con un ritorno alla realtà con il 
realizzare che non celano nient’altro che puro e semplice 
istinto animale.» L.C.

 




 

Ascolto 


 

Clicca sul link per ascoltare, o copia e incolla sul tuo 
browser:


 

 


 

https://youtu.be/OB3z59Hac60

 

 

 

 

 


https://youtu.be/OB3z59Hac60


 

Bibliografia


Antonietti A., Giorgetti M., Pensare attraverso immagini. La 
misura della tendenza alla visualizzazione mentale, Vita e 
Pensiero, Milano 1993.

Baudrillard J., «  Photographies  : For Illusion Isn’t The 
Opposite of Reality » in Weibel P. (a cura di), Fotografien, 
Photographies, Photographs, 1985-1998, Hatje Cantz 
Publishers, 1999.

Borriaud N., Estetica relazionale. Edizioni Postmedia 
Books, Milano 2010.

Bresson H-C,   Delpire R., Immagini e Parole, Contrasto, 
2010.

Freud S., La vie sexuelle, Paris, P.U.F., 1908.

Freud S., La technique psychanalytique, Paris, P.U.F., 1904.

Giacco G., Didier J., Scampinato F., Didactique de la 
création artistique. Approches et perspectives de recherche, 
Eme Éditions, Louvain-la-Neuve 2020.

Immelé A., Constellations Photographiques, Édition 
Médiapop, Région Alsace 2015.

Lacan J., Le Séminaire, livre XVI, D’un Autre à l’autre 
(1968-69), Paris, Le Seuil 2006.

Lacan J., « Le stade du miroir comme formateur du je telle 
q u ’e l l e n o u s e s t r é v é l é e d a n s l ’e x p é r i e n c e 
psychanalytique  »  in  :  Ecrit,  Paris  : Seuil, édition en 
poche, 1948.




Nuti G., Le Briciole di Pollicino. Fotografia e didattica tra 
scuola ed extrascuola, Ed. Franco Angeli, Milano 2019.

Postacchini P-L., Ricciotti A., Borghesi M., Musicoterapia, 
Roma, Carocci, 1997.

Roy C., La Guerre et la Paix, Cercle d’art, Paris 1954.

Winnicott, D. W., Les objets transitionnels, Paris, Payot, 
1969.

 

Ressources électroniques

Lavoisier, A. (1789). Traité élémentaire de chimie. https://
gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8615746s/f17.item.

Bakargiev C-C. (1983), Arte cieca e deprivazione visiva in 
Rivista di Psicologia dell’Arte, Anno IV, nn. 6/7, giugno-
d i c e m b r e , p a g g . 8 7 - 1 0 9 . h t t p : / /
rivistadipsicologiadellarte.it/wp-content/uploads/
2016/06/06_07_1982.pdf.

Sylvain Brassart (2015) Peinture et psychanalyse : l’art est-
il un symptôme ?

https://institutfrancaisdepsychanalyse.com/peinture-et-
psychanalyse-lart-est-il-un-symptome/.

 

 

 

 

 


https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8615746s/f17.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8615746s/f17.item
http://rivistadipsicologiadellarte.it/wp-content/uploads/2016/06/06_07_1982.pdf
http://rivistadipsicologiadellarte.it/wp-content/uploads/2016/06/06_07_1982.pdf
http://rivistadipsicologiadellarte.it/wp-content/uploads/2016/06/06_07_1982.pdf
https://institutfrancaisdepsychanalyse.com/peinture-et-psychanalyse-lart-est-il-un-symptome/
https://institutfrancaisdepsychanalyse.com/peinture-et-psychanalyse-lart-est-il-un-symptome/


Diventare scultori di noi 
stessi, un viaggio alla 
scoperta e all’accettazione 
dell’autentico sé, tra 
mindfulness, floriterapia e 
aromaterapia


Michela Oddone


“Io vidi l’angelo nel marmo e scolpii fino a liberarlo” 

Michelangelo


 

Vorrei partire da qui, dal percorso che si compie per 

arrivare alla scoperta del proprio autentico Sé, perché è 
da lì che si parte per il viaggio che porta verso il fare della 
propria vita un’opera d’arte. Michelangelo (1475-1564), uno 
dei più grandi scultori di sempre, a sostegno della filosofia 
che muove la sua arte, ci insegna che la statua vive già in 
potenza dentro al blocco di marmo informe.


“Io intendo per scultura quella che si fa “per forza di 
levare” e non “per via di porre” scrive nel 1550 in una 
lettera a Benedetto Varchi.




“Non ha l’ottimo artista alcun concetto – ch’un marmo 
solo in sé non circoscriva – col suo soverchio, e solo a 
quello arriva – la mano ch’obbedisce all’intelletto”. La 
mano è lo strumento che esegue meccanicamente la 
volontà dell’intelletto, il quale non può avere nessuna idea 
che già non persista all’interno del marmo. È, dunque, 
l’idea che vive eternamente e che l’artista ha il compito di 
liberare dalla materia, lottando con essa, con totale 
impegno di sé stesso, con fatica, fino a ritrovarla intatta.

Poniamo che mindfulness sia la mano, lo strumento al 
nostro servizio, l’idea sia il nostro autentico sé, la “lotta” 
l’impegno e la fatica saranno la pratica costante, martello 
e scalpello saranno la floriterapia e la psicoaromaterapia.

Che il viaggio abbia inizio…


La mano dello scultore, mindfulness come 
mediatore


La pratica della mindfulness ci guida in questo viaggio 
attraverso sei principi fondamentali:


•	 Il non giudizio

Il giudizio verso noi stessi diventa una costante quando 
sperimentiamo bassa autostima, la nostra voce sarà densa 
di giudizi negativi, che perpetrati nel tempo ci porteranno 
verso un circolo vizioso, fatto di trappole mentali che non 
faranno altro che ridurre ulteriormente la stima nei nostri 
confronti.




Mindfulness c i suggerisce di osservare questo 
chiacchiericcio mentale come se fossimo un osservatore 
esterno.

La pratica di tale atteggiamento ci consentirà di mettere a 
tacere la vocina giudicante, tornando al presente, al qui 
ed ora.

•	 L’accettazione

Con la pratica dell’osservatore esterno e del non giudizio, 
abbiamo incominciato a prendere atto di alcuni dei nostri 
meccanismi mentali, il passo successivo consiste 
nell’accettazione di noi stessi, di un’accettazione 
amorevole e non passiva.

Amandoci nel momento presente, che è l’unico momento 
che abbiamo, creiamo quelli che sono i presupposti per la 
trasformazione.

Una visione chiara del nostro presente, senza giudizio, ci 
porta all’azione. Gli errori e i fallimenti del passato non 
devono portare al disprezzo verso noi stessi, ma essere 
visti come opportunità, lezioni di vita che ci aiutano ad 
aggiustare il tiro verso un’azione consapevole per la 
realizzazione dei nostri obiettivi.

Non possiamo modificare il passato, ma possiamo 
utilizzare quel terreno per una crescita più rigogliosa.


•	 La fiducia

La fiducia è il germoglio che nasce da quel terreno dove 
abbiamo coltivato assenza di giudizio, e accettazione di Sé.

È una fiducia nei nostri confronti, possiamo essere ed 
esprimere finalmente noi stessi nella nostra unicità, anche 
attraverso gli errori, cercando risorse dentro di noi e non 
al di fuori di noi.




•	 La mente del principiante

Preso atto che ci possiamo concedere gli scivoloni, 
incominciamo a vedere i fallimenti e gli errori come vere e 
proprie opportunità e non come conferma di un senso di 
inadeguatezza. 

Riflettiamo su cosa ci insegna l’esperienza e cerchiamo di 
utilizzarla a nostro favore in modo costruttivo e positivo.


•	 La compassione

Altra virtù che mette a tacere la vocina giudicante è la 
compassione.

Ci permette di dare il giusto peso agli accadimenti, 
imparando a lasciare andare carichi inutili per rendere più 
leggero il nostro cammino verso la consapevolezza, 
trattandoci con più rispetto e con maggiore generosità.


•	 Le due frecce

Le esperienze negative che dobbiamo necessariamente 
affrontare nella vita rappresentano una delle due frecce, 
quella del dolore emotivo, quella che non possiamo 
evitare.

Possiamo però evitare il dolore supplementare, 
rappresentato dalla seconda freccia.

Quando abbiamo una risposta reattiva, automatica 
all’evento, ci identifichiamo con pensieri ed emozioni 
lasciando che prendano il sopravvento su di noi.

Pens ier i ed emozioni sono event i t rans i tor i , 
impermanenti.




Accogliere ogni sfumatura di noi stessi, con amore 
incondizionato fa emergere inevitabilmente il nostro 
valore, lasciando alle spalle la necessità di approvazione 
dall’esterno.


La lotta, l’impegno e la fatica: pratica 
formale della mindfulness


In mindfulness possiamo distinguere due tipi di pratiche:

•	 la pratica formale

Per pratica formale intendiamo un tempo e uno spazio 
dedicato alla meditazione.


•	 la pratica informale

Definiamo pratica informale ogni volta che nella vita 
quotidiana decidiamo di abbandonare il pilota automatico 
e questo può essere fatto in ogni momento della giornata. 
Consiste nel praticare un’attenzione consapevole al 
momento presente, nel lavoro, nella famiglia, nelle 
relazioni, etc.


Di seguito, riporto alcune pratiche formali che si 
utilizzano nei percorsi mindfulness per l’autostima:


•	 Meditazione della gentilezza amorevole

Attraverso questa pratica si lavora per calmare pensieri 
autocritici, negativi, per portare la persona verso 
l’accettazione e la compassione.

Si impara a non portare rancore e ad amarci nonostante 
gli errori che possiamo inevitabilmente compiere.




•	 Meditazione della montagna

Il lavoro qui verte verso la stabilità, l’accettazione e la 
resilienza, nonostante le difficoltà che la vita ci riserva.


•	 Meditazione “i pensieri sono solo pensieri”

Si cerca di vedere i pensieri come transitori ed 
impermanenti, imparando a non identificarci con essi.


•	 Meditazione “la sfilata dei pensieri”

La meditazione qui si fa strumento per permetterci di 
imparare a prendere le distanze da pensieri autocritici in 
caso di fallimenti.


Quali doni ci portiamo a casa da questo viaggio?


•	 A c c o g l i e r e o g n i n o s t r a s f u m a t u r a 
incondizionatamente, riconoscendo il nostro valore e 
lasciandoci alle spalle il bisogno di approvazione degli 
altri.

•	 Impariamo che tutto è impermanente, anche i 
successi ed i fallimenti.

•	 Impariamo la compassione verso noi stessi.

•	 Impariamo che la vita è un processo di evoluzione e 
di crescita continuo.




Martello e scalpello, psicoaromateria e 
floriterapia alleati della mindfulness


PSICOAROMATERAPIA

Gli oli essenziali, un breve cenno.

 

Gli oli essenziali sono un meraviglioso dono della natura, 
rappresentano a tutti gli effetti l’essenza della pianta, e 
quale miglior alleato potremmo portare con noi come 
compagno e maestro di viaggio, visto che si tratta di un 
viaggio verso la nostra essenza?

Caratteristica peculiare degli oli essenziali e la presenza di 
sostanze volatili, proprio queste molecole saranno quelle 
che sfrutteremo per il nostro lavoro. 

La psicoaromaterapia è una branca dell’aromaterapia che 
studia gli effetti degli oli essenziali sulla psiche.

L’olfatto è il senso più sviluppato dell’uomo, collegato 
direttamente al sistema limbico, la parte più ancestrale del 
sistema nervoso, sede del centro di controllo e dell’istinto.

In questo percorso, le molecole di olio essenziale riescono 
a by-passare la corteccia cerebrale, dove risiede la 
razionalità ed il pensiero logico. 

Le tecniche di somministrazione preferenziale degli oli 
essenziali in psicoaromaterapia sono la diffusione 
ambientale e le inalazioni secche. 

La prima tecnica consiste nel far evaporare lentamente la 
miscela di acqua ed olio essenziale in un diffondiaromi 
riscaldato con una candelina per circa 30 minuti, 
permettendo alle molecole volatili di diffondersi 



nell’ambiente circostante. La quantità di essenza da 
utilizzare varia a seconda dell’olio scelto, dalla dimensione 
della stanza e dalla concentrazione dell’olio che si vuole 
diffondere.

La seconda tecnica consiste nel versare 1 o 2 gocce di olio 
essenziale su un fazzoletto di carta o stoffa ed avvicinarlo 
al naso per captarne l’aroma.

Di seguito un compendio di oli essenziali che utilizzo nei 
percorsi a favore dell’autostima, ed un breve cenno alle 
loro chiavi di lettura riguardante l’aspetto psicoaromatico.


Abete

È l’emblema dell’autostima, parla di fiducia in Sé stessi e 
di forza, di connessione con la vita, con se stessi e con la 
natura. Ci connette al respiro dandoci un grande senso di 
apertura e di leggerezza, perfetto durante la pratica del 
respiro consapevole. Lavora sul senso di inadeguatezza e 
sull’ansia da prestazione.


Alloro

L’olio essenziale di Alloro dona la capacità di governare 
tutte le emozioni e di mantenere l’integrità, proteggendo 
dalle influenze esterne che possono condizionarci.


Arancio

Rappresenta la gioia. Attiva l’emisfero cerebrale destro 
rendendoci più empatici verso noi stessi e verso gli altri. 
Aiuta a vedere i nostri doni e può essere usato in sinergia 
con abete.


Benzoino




Ci aiuta a seguire il cuore, lasciando andare tutto ciò che 
non ci appartiene. Ci fa sentire come avvolti dall’ovatta 
per lasciare che tutti i rumori del mondo ci arrivino con 
intensità più gestibile.


Eucalipto

Dona lucidità, freddezza per valutare, programmare, 
decidere, progettare senza farci travolgere dalle emozioni. 

Eucalipto ch globulus può essere irritante per le mucose, 
in diffusione va utilizzato in dose ridotta.


Geranio

Equilibrante, emozionale, porta cura ed amore alle ferite 
del cuore, anche quelle che derivano da abbandono e 
rifiuto che sono spesso alla base di una carente autostima 
e una non accettazione di Sé.


Incenso

È ricavato da una resina, quindi ha un forte potere 
riparativo e protettivo. Cura le ferite fisiche ed emozionali 
che sono spesso alla base di una scarsa autostima.


Lemongrass

Si dice che l’olio essenziale di Lemongrass aiuti a spezzare 
le catene, i vincoli, i legami e che ci porti a seguire le 
nostre idee ed i nostri valori. È un olio essenziale attivante 
ed energizzante. 

Insieme a Basilico elimina la confusione e da una 
direzione alla nostra libertà. 

In sinergia con Vetiver, per portare in manifestazione il 
desiderio di libertà.




Limone

Aiuta ad attivare l’azione, scrolla di dosso la pigrizia. È un 
ottimo alleato nel mantenere la concentrazione. Lavora 
sull’autostima alleggerendo i carichi ed attivando il nostro 
Sole interiore. Infonde la fiducia nelle proprie capacità ed 
aiuta a risolvere le problematiche.

Limone in sinergia con Abete e Tsuga rende fiduciosi, 
stabili e capaci di concretizzare le proprie idee


Mandarino

Il Mandarino ci aiuta ed accogliere ed accettare tutte le 
parti di noi facendoci sentire parte di un tutto. La 
separazione crea conflitto e rigidità, mentre l’unione crea 
serenità e morbidezza. Ci aiuta ad entrare in contatto con 
il nostro bambino interiore, elimina la competizione, 
porta un senso di benessere e leggerezza. 

Assieme ad Abete aiuta a contrastare il senso di 
inadeguatezza.


Menta

La Menta ci invita a trovare il perché delle nostre 
decisioni, scelte. Ci invita a porci domande ed a liberare la 
mente da pensieri bloccati.


Pompelmo

Aiuta a staccarsi dalle dipendenze e dagli attaccamenti, 
sblocca situazioni stagnanti.


Rosmarino




Dona focus e concentrazione, scaccia i pensieri distonici. 
Ci aiuta a restare fedeli a noi stessi anziché ad 
un’immagine di noi che abbiamo creato. 


Timo

Per affrontare noi stessi e manifestarci con coraggio, 
esprimere le nostre opinioni, manifestare desideri e 
bisogni. 

In sinergia con Abete porta fiducia e ci connette al 
coraggio che risiede nel cuore.


Vetiver

Radica, da sostegno e sicurezza, scava in profondità per 
permetterci di contattare i tesori che abbiamo nascosto 
nella nostra grotta interiore.

Utile per quando si ha la sensazione di non avere il diritto 
di esistere.


Ylang Ylang

È legato al tema del femminile, della cura, dell’accoglienza 
e dell’accettazione.

Dona flessibilità e serenità, aiuta a smantellare le corazze. 
Si utilizza per contrastare l’ossessione del perfezionismo 
verso il proprio corpo. Va usato diluito in olio vegetale in 
quanto potrebbe provocare mal di testa o nausea. 

Geranio ed Ylang Ylang insieme portano un messaggio di 
amorevolezza verso Sé stessi.




FLORITERAPIA

 

Le essenze floreali sono rimedi vibrazionali, che agiscono 
in base al principio di risonanza come modulatori di 
frequenza d’onda. Possono riequilibrare sia la psiche che il 
corpo. Attraverso il colloquio il professionista raccoglie le 
informazioni necessarie per agire sulle emozioni che si 
manifestano. 

Il lavoro viene svolto a strati, partendo dal più esterno, le 
emozioni del momento, fino ad arrivare con il tempo al 
nucleo interno. 

La somministrazione è per via orale, si preparano 
boccette da 30 ml a cui aggiungere acqua e alcool 
alimentare  acqua come conservante ed alcune gocce dei 
rimedi scelti. 

Nel caso dei fiori di Bach si assumono di norma 4 gocce di 
soluzione 4 volte al giorno, mentre nel caso dei rimedi 
australiani di norma si assumono 7 gocce 2 volte al giorno.

Di seguito elenco dei fiori di Bach ed essenze australiane 
da me utilizzate durante i percorsi di crescita. 


FIORI DI BACH

Agrimony

Ipersensibile alle influenze ed alle idee, non riesce ad 
integrare il suo lato oscuro. Trattiene la rabbia, la reprime 
e diventa irrequieto. Soffoca le emozioni. Teme il giudizio, 
ha paura di non essere accettato, di essere abbandonato, 
spesso sviluppa dipendenze. Recita una parte per 
accontentare gli altri, nega i conflitti e minimizza le 
difficoltà.




Centaury

I l t i p o C e n t a u r y d e n o t a u n a d e b o l e z z a 
nell’autoaffermazione, si afferma attraverso l’altro, non 
nutre sé stesso, si svuota e va in frustrazione. Non sa 
ricevere, non sa dire di no, È bisognoso di approvazione e 
gratificazione.


Cerato

Cerato non si fida della sua voce interiore quindi, incerto, 
si affida completamente alla sua razionalità. Sviluppa un 
conflitto tra intuizione e ragione. Ha difficoltà a decidere e 
dubita dopo aver deciso, Non ama agire gli basta sapere, 
chiede consigli, ascolta gli altri e sbaglia non fidandosi del 
suo intuito. Si interessa a mille cose ma non le concretizza.


Cherry Plum

Si sente estraneo, diverso e fuori luogo. Molto sensibile, 
sviluppa un forte autocontrollo ma poi ha paura di 
scoppiare. Si chiude, perde spontaneità, nessuno si deve 
accorgere del suo disagio. Può avere scatti di ira 
improvvisi quando perde il controllo, è una pentola a 
pressione.


Crab Apple

Vive la sua parte oscura come una macchia, ha un cattivo 
rapporto con la materia e fa fatica ad accettare il proprio 
corpo. Può avere la sensazione di sentirsi sporco.


Larch




Fiore elettivo della carenza di autostima. Si scoraggia 
perché teme di non essere all’altezza. Dentro di Sé sente 
un senso di fallimento e di inutilità. Ha un cattivo rapporto 
con il proprio corpo, teme il giudizio, non si mette alla 
prova, rimanda. Non mettendosi alla prova aumenta la 
sua insicurezza.


Mimulus

È timido, delicato. Ha paura delle cose quotidiane, ha 
difficoltà a stare in gruppo. Ha difficoltà ad affrontare cose 
nuove.


Pine

Fiore del senso di colpa. Sente di non meritare l’amore, 
non si ama, non si permette l’errore che è vissuto come 
una colpa. Perfezionista, non sente la gioia della vita, 
sente il bisogno di sacrificarsi per pagare il debito. Soffre 
molto quando sbaglia e quando la vita gli offre qualche 
momento felice non se la sa godere.


Rock Water

Si dà regole rigidissime a causa della sua insicurezza. 
Vuole essere di esempio, ma così facendo accumula 
bisogni repressi diventando eternamente insoddisfatto, 
teso, serio.


Star of Bethlehem

È il fiore del trauma non risolto, che crea un blocco di 
fronte al dolore, trattenendolo e reprimendolo.


White Chestnut




Questo è il fiore che aiuta chi si sente con un mentale 
sovraccarico, dominato da pensieri circolari e che non 
riesce a staccare la testa.


FIORI AUSTRALIANI

Due sono le miscele che possono venirci incontro in 
questo lavoro:


Body Beautiful

(Billy Goat Plum, Five Corners, Little Flannel Flower, 
Philotecha, Pink Flannel Flower, She Oak, Wisteria)

Indicata nei momenti in cui ci preoccupiamo troppo della 
nostra immagine, del ritrovare armonia e contatto con il 
nostro corpo. Dona la possibilità di guardare la nostra 
fisicità con amore ed equilibrio.


Self Confidence

(Boab, Dog Rose, Five Corners, Southern Cross, Sturt 
Desert Rose)

È l’essenza della timidezza, dona potere personale, 
promuove la sicurezza, la capacità di sentirsi all’altezza. 
Rende capaci di mettersi in contatto con le proprie 
possibilità per un rapporto positivo con Sé stessi.


Conclusioni


La ricerca del Sé profondo è il viaggio, non è la meta.

Possiamo paragonarlo al non finito di Michelangelo, dove 
tutto ancora è in potenza.




L’artista lascia incompiute delle opere non per 
superficialità, ma per una sua scelta. Il non finito ha un 
significato preciso: lascia solo intravedere l’immagine che 
l’artista sta liberando dalla materia, l’idea compiuta è 
irraggiungibile perché eterna, l’uomo può soltanto lottare 
per tendere verso quella meta, ma è cosciente 
dell’impossibilità per lui, finito, di giungere all’infinito.

Artista orgoglioso, testardo, ambizioso, uno dei più grandi 
scultori di sempre che nell’ottavo decennio di vita 
dichiarò: “sto ancora imparando”.

Auguro un buon viaggio verso il Sé profondo a tutti.

 

                                                                        

Bibliografia


Adorno P., L’arte italiana, volume secondo tomo primo, 
Messina-Firenze D’Anna, 1990.

Sganga V., Guida pratica all’aromaterapia, Milano, Edizioni 
Enea, Milano 2017.

Perini S., Le chiavi aromatiche, Edizioni il punto 
d’incontro, Vicenza 2021.

Fortuna L., Aromaterapia naturopatica, Edizioni Enea 
Milano 2017.

Trevisani C., Fiori di Bach e naturopatia, Edizioni Enea, 
Milano 2010.




Corporeità


Michelangelo G. Pala


 

Un primo sguardo


Scriveva G. Anders che “... cambiare il mondo non basta. 
Lo facciamo comunque e in larga misura questo 
cambiamento avviene senza peraltro la nostra 
collaborazione. Il problema è dunque quello di capire con 
categorie adeguate, che poi sono quelle tecnico-
scientifiche, il senso del divenire che sfugge alle nostre 
categorie umanistiche affinché il mondo non continui 
senza di noi...”

Se la natura ama nascondersi come ci ricorda Eraclito 
tutto cio che è costume e condotta sociale è frutto di 
cultura, è fenomenologia. Ad esempio ogni posizione 
giudicante sui costumi sessuali è falsa in sé.

La pillola della potenza maschile, seconda a quella 
anticoncezionale femminile, ha cambiato la fisionomia 
della nostra società nel suo più intimo assetto psicosociale 
ma anche nella sua forma, non tanto per effetto di idee o 
di rivendicazioni sociali o di rivoluzioni culturali, ma per 
eventi biochimici che nascono nel buio di laboratori, dove 
il tempo scandito dalla ricerca scientifica licenzia ogni 



tratto qualitativo che riferisce ad un soggetto storico, 
individuo, società o stato, per diventare tempo

scandito dal lavoro della materia, impotenza dello spirito. 
La natura non è più norma. Il mondo regolato dalla 
tecnica anzi assiste il ritmo della natura.

Troppa è la folla umana da nutrire e tutelare e troppo alto 
è il livello di vita a cui il primo mondo tende.

Se vogliamo infatti capire qualcosa delle trasformazioni 
antroplogiche dobbiamo rivolgere lo sguardo alla 
biochimica, affezionati però all'idea del controllo 
razionale e consapevole, lo stesso che ci garantiva la 
presunta superiorità nella scala evolutiva, dimentichi però 
che le nostre idee sono giustificazioni postume, qualcosa 
che avviene dopo l'innovazione e la scoperta biochimica, 
che ha sciolto in un gesto i solidi nessi su cui la nostra 
umanità aveva organizzato e interpretato in se stessa.

In questa luce si stagliano gli incerti confini tra norma e 
devianza quando ci approssimiamo ai concetti di etero o 
omo in ambito sessuale. Nella storia nostrana Platone fu il 
primo nel Simposio ad avanzare ipotesi che siano le leggi a 
discriminare l’omosessualità. Sostanzialmente nell' 
antichità non vi era un problema naturale perchè 
l'attenzione non era centrata sulla sfera sessuale ma 
sull'amore, che poteva trascendere atti sessuali, capace di 
includere dimensioni culturali, affettive e sociali. Come 
peraltro nella cultura islamica lo stesso motivo ricorre 
nella letteratura Sufi come qualità metaforica nella 
relazione con la divinità. Di estetica, cultura e spiritualità 
gronda la vicenda di Patroclo ed Achille, di Socrate e 
Alcibiade, Adriano imperatore e Antinoo il cui oracolo 
decreta i giochi di Atene per secoli.




In tutto ciò l'evidenza amorosa non incede nel sesso che 
integra semmai e non diviene mai un sintomo. Addirittura 
neanche il medioevo cristiano fino al Concilio del 1179 
considerava l'omosessualità argomento che meritasse 
discussione: Anselmo non nascose relazioni amorose con 
Gilberto. Furono altresì le Crociate del XIII e XIV secolo 
che diedero avvio ad uno scontro di civiltà, innescando un 
clima crescente di intolleranza che rifletté da lì a poco 
nell’Inquisizione i noti fenomeni di integralismo e 
persecuzione verso il diverso, la magia e la stregoneria.

Il colpo di grazia avvenne però nell’Ottocento con la 
nascita della medicina scientifica che con il suo sguardo 
analitico, funzionalistico, organico stabilì patologia al di là 
della pura funzione sessuale. Da lì a poco l’omosessualità 
da peccato diviene malattia finanche nelle nobili pieghe 
della psicanalisi ortodossa generatrice dell' ortodossia 
edipica.

Che dire a questo punto? Che la storia è piena di giudizi e 
pregiudizi a governarla non è tanto la natura dell uomo 
quanto la sua cultura, che Platone giustamente a 
proposito di omosessualità dice che il problema è semmai 
la democrazia:


non è infatti che al sesso che bisogna partire per capire 
qualcosa della condizione omosessuale e quindi anche di quella 
eterosessuale. Perchè delle due l’una: o si è convinti che la 
dimensione sessuale sia fondante l’essere, in grado cioè di 
esaurire ogni espressione e ogni legame, oppure si ritiene che 
ciò che lega due persone è l’attrazione che è sempre prima di 
tutto intellettuale ed emotiva, cognitiva e compor tamentale e 
dunque solo dopo sessuale.




Questa determinazione ci porta a considerare il concetto 
di identità sotteso, ingabbiato nell'accezione di naturale e 
sacro che sono sostanzialmente le voci fondanti la scienza 
e la religione, che mirabilmente trovano pieno accordo 
nella condanna dell’omosessualità.

Ma anima e corpo sono elementi sconosciuti all’agire 
scientifico: se infatti l’anima sfugge evidentemente al 
rigore quantitativo anche il corpo ridotto ad organismo 
non svela la sua essenza se non la propria funzione. 
L'esistenza umana cioè nelle sua immensa gamma di 
manifestazioni affettive viene cioè sistematicamente 
ridotta e quindi l’affettività diventa una pulsione, la 
pulsione un prodotto ormonale e ora che la genetica 
domina il sapere medico perchè non trovare il gene 
dell’amore?

Le conseguenze sono prosaicamente ovvie: attraverso 
questa riduttività il legame affettivo tra persone dello 
stesso sesso diviene pura e semplice 'sessualità' che non 
essendo destinata alla riproduzione diviene sessualità 
deviata, disordine biologico di cui prima o poi scopriremo 
la natura. 

Questa logica aberrante della scienza viene accolta dagli 
eterosessuali che si sentono così normali, dagli 
omosessuali che se omosessualità è biologica si sentono 
innocenti nella ricerca ostentata dell’indifferenzazione, 
dalla religione che arrogantemente basa la sua etica sul 
terreno della concretezza scientifica.

Così a cascata la creazione di luoghi comuni mediatici 
nella contemporaneità quali gay pride, outing, etc., 
rendono palese il recinto delle rappresentazioni da tutti 



ora condivise e usate come uno steccato di ideazioni 
stereotipate della corporeità, che baratta la curiosità 
morbosa con la sincerità, mentre in realtà si tratta di una 
sottrazione di delicata e segreta intimità. Questo 
passaporto cioè paga la accettazione sociale con l’essere 
inchiodati dal ruolo sessuale. Così fa oggi la chiesa 
cattolica che inaugura la stagione delle psicoterapie per 
omosessual i a part ire da un presunto sapere 
psicoanalitico e psichiatrico di fine ottocento tutto proteso 
ad estirpare tendenze ritenute morbose, diverse 
dall’ordine sociale costituito.

Diceva Nietzsche che l’uomo è un animale non ancora 
stabilizzato e in questa mancata stabilizzazione è custodita 
la sua libertà. Non esiste un percorso autentico e sincero 
se non a partire dalla rappresentazione, dal riflesso della 
nostra identità, perchè differentemente dagli animali la 
nostra immagine viene da fuori e nel rispecchiamento con 
l'altro in cui ci riconosciamo, in una azione di co-nascenza 
determiniamo fiducia e custodiamo la nostra libertà, 
umana e sacra.


A che cosa serve la bellezza?


La parola bellezza e il suo senso è molto antica. 
In un’accezione ampia compare la prima volta nel 1° libro 
della Genesi per magnificare la grandezza di Eloj. Fin da 
subito la connessione con l’etica è evidente: basti pensare 
che anche il suo contrario “bruttezza” ha a che fare con la 
"bruttura" che ha connotazione morale. Laddove il clima 



umano è all’insegna del “brutto”, difficilmente avremo 
manifestazione del “buono”. 

Etica è parola che significa letteralmente “soggiornare”. 
Mentre estetica è fenomeno della immediatezza del senso: 
ciò che è bello colpisce il senso e ci incanta.Mann ha reso 
bene con il termine trafiggere il senso straniante della 
bellezza. Aristotele parla di dolore e stupore riguardo 
l'esperienza del bello: l’estetica non spiega, è prelogica al 
punto che anche la Firenze di Stendhal incide nel corpo 
piuttosto che nella mente. 
Dunque a che serve?

Bellezza e Amore sono intimamente connessi nello spirito 
umano e si caratterizzano per essere le due principali 
forme dell’inutile, nel senso letterale di non utile, senza 
scopo. Echeggiano ancora i moniti di Heidegger versus la 
razionalità dell'agire pragmatico. “L’uomo si è ridotto 
ormai a fare di conto, non riconosce più cosa sia bello, 
buono o giusto.” Siamo dunque sempre più nell’epoca 
della decadenza ma senza crisi, senza catarsi? Agli arbori 
della nostra tradizione storico-culturale scopriamo una 
precisa caratterizzazione dei mezzi linguistici in seno 
all’esperienza estetica. 
La tradizione giudaica è fondata sull’ascolto, gioca con la 
sensibilità dell’udire. E il racconto che ci trasmette 
l'esperienza di Dio e del Sacro è la bellezza della parabola.

La tradizione greca fonda invece tutto sulla vista, è inno 
alla luce, contemplatio.

In questo senso apriamo una piccola parentesi sul declino 
della competenze lessicali nel nostro paese. De Mauro 
segnalava negli anni ‘80 che nei licei la conoscenza del 



lessico si attestava su 600 vocaboli, recentemente (2015) 
Istat segnala la caduta perentoria a 300. 

L’italiano è pure lingua debole rispetto al greco antico 
(80.000 lemmi) o al latino classico (6.000): rimane lingua 
letteraria che per esprimere concetti abbisogna di 
aggettivazione o avverbiazione e strizza l’occhio ormai a 
linguaggi analitici (inglese) digiuni completamente del 
concetto di astrazione. L’attaccamento alla prassi è 
ossessivo, lontano dalle sfumature poetiche della 
condizione umana. La tradizione ellenica ci consegna due 
verbi per indicare le funzioni visive Skopè e Orèo: con la 
prima indichiamo tuttora l’osservare preciso, finalizzato 
(microscopio etc.), mentre con la seconda intendiamo 
un'idea di visione totalizzante legata all'estetica della 
natura (panorama etc. ).


La natura è modello, theoria. In Platone infatti passiamo 
dalla bellezza dei corpi alla bellezza della luce, una 
bellezza però condizionata dalla misura, da un ordine 
armonico che determina anche l’idea della felicità. 
“Conosci te stesso in virtù del tuo Daimon secondo 
misura”, cita l’oracolo di Delfi. Anche la geometria è 
necessaria per la conoscenza delle idee, esortava il

frontespizio dell’Accademia. È curioso come la tradizione 
cristiana raccolga queste due istanze trasformando la 
parola in carne attraverso il fraintendimento del termine 
nefès sdoganato come psychè invece di gola. 
Per i greci l’identità è sempre sociale perché l'uomo è 
mortale. Il cristianesimo fonda invece l’individualità e ne 
celebra la sacralità attraverso il corpo che è eterno. La 



storia dell’arte cristiana sacralizza la bellezza nel religioso 
nelle arti visive ma anche nella storia della musica. Per 
ripristinare un estetica del bello occorre disambiguare 
questa necessità teleologica. Ancora una volta il greco 
antico ci viene il aiuto. Ballèin: “gettare in avanti”, 
“manifestare”, definisce la bellezza in virtù di una 
sospensione fra il sensibile e l’invisibile. Sapere leggere il 
dato sensibile è la capacità di leggere oltre, simboleggiare. 
Lo spettatore deve quindi necessariamente cessare il logos 
ordinatore e abbracciare la follia: l’epopteia “il guardare 
oltre” necessità del suo contrario. Omero, il gran cantore 
della bellezza, era cieco. 
Jaspers attualizza questa immagine nella descrizione della 
bellezza della perla che è ad un tempo inutile e sacra 
perché essa stessa è la malattia della conchiglia. Ancora 
una volta senza follia non c’è amore: la bellezza non si 
traduce ma ti compromette nella sua spirale di gioco, 
ossia la gioia e il dolore assoluti nel loro nascondimento 
eroico, substine et abstine.

La nostra vita psicoevolutiva pare mantenere fin dal suo 
esordio sostanzialmente una certa configurazione 
cartesianamente duplice, se è vero che nella nostra 
crescita bio–psichica la parte più arcaica e prelogica, 
quella emotivo–istintiva, ci consente di porre basi certe 
rispetto al nostro procedere nel mondo, mentre il corredo 
logico è ancora di là da venire. Siamo innanzitutto 
emozioni in divenire e il nostro bagaglio istintivo è già 
completo alla nascita e con esso indaghiamo il nostro 
microcosmo. Questo semplice assunto dovrebbe da subito 
metterci di fronte a qualche dubbio di natura 
epistemologica. 




L’ipotesi arte–terapeutica non a caso trova fondamento in 
chiave semantica nella parabola del verbo sapere che 
insiste sulla qualità fisica dell’assaggiare sapido, categoria 
che prepotentemente ci getta nella fisicità, nella 
percezione. Dunque per dirla à la Proust, si ha esperienza 
autentica solo se la conoscenza è co–nascenza, 
compromissione, caos originario, con–fusione: non si può 
prescindere da una qualsivoglia relazione con il mondo. 
Ogni attività legata all’espressione di sé porta una duplice 
valenza, sia essa un contenuto di segni legato a un suono, 
un gesto o anche a un significato. Accanto a una 
significanza dialogica, narrativa dove signum e 
significatum rispondono alle imperiture regole della 
necessità causale, esiste e resiste una modalità del 
conoscere squisitamente simbolica e immaginativa che 
attinge al junghiano inconscio collettivo, dove le emozioni, 
i gesti e i significati si con–fondono. La stagione romantica 
sottolineò questo processo: oltre alla carica simbolica 
dell’oggetto, oltre all’espressione di un sé, un universo di 
memorie implicite, flusso di schemi immaginativi, 
conserva intatto anche il potenziale terapeutico nella 
misura di un autentico svolgersi del senso. Questa 
possibilità, ad esempio, spesso è l’unica che abbiamo per 
spiegare il perché di un quadro solo attraverso il quadro 
stesso. Come ci ricorda Jung « le mani spiegano segreti che 
l’intelletto si affanna a spiegare invano »: questo flusso ha 
un carattere evocativo. Ogni fare determinato 
storicamente dalla coscienza si relaziona nello stesso 
modo dei riti e delle liturgie, che hanno nel fare operativo 
una valenza interna a prescindere dalla loro funzione. La 
moderna neurobiologia che ha ridotto lo spazio di 



traduzione fra i linguaggi psico–corporei attraverso le 
tecnologie dell’osservazione ci conferma come l’esistenza 
si configuri in qualità di sussistenza di linguaggi, in 
qualche modo autonomi, ma anche potenzialmente 
sinergici, alla luce della chiamata dell’indagine 
epistemologica. Il fenotipo nervoso nella sua unità di 
connessioni, la sua plasticità denuncia questa possibilità: 
siamo quello che diveniamo. 

Riorganizzazione, spostamento, trasfer imento, 
sostituzione, che sono alcuni meccanismi dei processi di 
recupero funzionale , tes t imoniano l ’aderente 
corrispondenza con i processi psichici del profondo, fino a 
ieri relegati alla poesia dell’anima. Possiamo in qualche 
modo capire se questi modi di conoscenza hanno un 
contenuto proprio e quindi anche specificatamente 
terapeutico? La tradizione letteraria romantica attraverso i 
suoi cantori da Hegel a Proust, da Tolstoj a Mann da 
Goethe a Leopardi, risolve il rapporto fra Arte e Verità 
nella possibilità di comprendere a un tempo il soggetto 
con l’oggetto e partecipare all’attività dell’Assoluto 
generante:

La poesia è tanto poco superflua ed eliminabile che, senza 
di essa, non sorge il pensiero: è la prima operazione della 
mente umana. L’uomo, prima di essere in grado di 
formare universali, forma fantasmi; prima di riflettere con 
mente pura, avverte con animo perturbato e commosso; 
prima di articolare, canta; prima di parlare in prosa, parla 
in verso.

Attraverso il medium artistico rintracciamo almeno tre 
possibilità del conoscere: una strettamente legata allo 
svolgersi della tradizione idealistica in termini di 



appartenenza e di evocazione, una seconda come 
possibilità specifica dell’umano, strumento di percezione 
sublime della realtà e una terza più ontologica, come 
destino inclusivo dell’esistente, possibilità aliena dalla 
storia perché storia essa stessa. Da Croce a Bergson si 
assiste, infatti, a uno sviluppo più certo dell’estetica in 
quanto possibilità slegata dall’atto speculativo, varrebbe a 
dire che se la percezione non avesse limite non ci sarebbe 
bisogno di sapere concettuale. Che cosa trascuriamo 
quindi della Verità se usiamo solo il pensiero raziocinante, 
ordinatore, immutabile? La condizione indispensabile e 
necessaria di questo processo risiede nella possibilità di 
effettuare percorsi di astrazione a partire da una 
singolarità, da un dettaglio peculiare, giacché il pensiero 
comune è sistematicamente orientato alla sua efficacia ed 
utilità nella vita pratica. Occorre però indagare meglio la 
qualità inerente a questo movimento e cioè la sua forma. 
Se, ad esempio, analizziamo un testo poetico troveremo 
oltre alla sua intrinseca capacità narrativa, alla sua 
deliberata seduzione di evocazione intellettuale, anche e 
soprattutto una qualità esteriore di risonanza: secondo la 
psicologia della Gestalt, una pragmaticità nei caratteri di 
sonorità di ritmo e di intenzionalità che immediatamente 
attivano concordanze emotive e le confermano. Questa 
modalità metariflessiva ci restituisce la dimensione 
de l l ’e s te t ic a sensor ia le , motor ia ed emot iva . 
Sostanzialmente assistiamo a un doppio percettivo del 
corpo, fenomenologico, che già Reich aveva intuito, 
laddove la coscienza precede o sopravvive alle strette 
maglie delle strutture sociali significanti. Daniel Stern, 
teorico dell’infant research, chiama percezioni amodali 



queste stesse azioni che il neonato è già in grado di 
compiere trasferendo l’esperienza sensoriale da un canale 
all’altro in modo sinestetico (mangiare con gli occhi, 
sentire il calore, ecc.), informando in un primo stadio il 
pensiero astratto del pensiero forma–tempo–azione 
attraverso la percezione. Celebri artisti, come Mirò, fecero 
della complessità formale dei linguaggi estetici, il tratto 
distintivo ma comunque immediatamente leggibile nella 
universalità dei linguaggi espressivo–motori: similmente 
nei disegni dei bambini è immediatamente rilevabile una 
risonanza archetipica emotiva e motoria nel segno.


La religione dei corpi


Il dilemma dell’Occidente è un destino consegnato alla 
scienza, affascinante e drammatico; inarrestabile, segnato 
da una smisurata volontà di potenza, di manipolazione e 
profanazione della realtà. L’idea moderna del corpo come 
dato individuale soggetto di diritto e coscienza è il frutto 
d’interpretazioni legate al sistema bio–sociale. 
Rintracciando la semantica più archetipica scopriamo 
ancora una volta il sanscrito kar che ne qualifica l’origine 
di meraviglia nel suo apparire. 

L’idea della corporeità attraversa sospesa la tradizione 
occidentale assumendo due fondamentali istanze legate al 
monismo e pluralismo, nell’affermazione cioè del valore 
autonomo, fenomenico del “corpo” oppure materialistico, 
meccanico. L’esito fu la disciplina dei corpi: toccherà a 
Kant e a Spinoza raccogliere l’eredità di Cartesio nel 
rilanciare una nuova autonomia ontologica e pratica del 



corpo fisico nella sua qualità percettiva. Oggi liberati dal 
giogo degli assolutismi che disciplinavano il corpo sociale 
dei sudditi non vi è più colpa ed espiazione, tutto è 
funzione e prestazione, così da rimarcare ancora una 
sorda distanza dal porsi in ascolto della natura corporea. 
La modernità peraltro si compie nell’odierno con la 
consacrazione dell’idea salvifica di benessere, assunto a 
nuovo idolo autodeterminante. Se, ad esempio, la crisi del 
postmoderno, quella società liquida senza Dio, si traduce 
nell’omologazione passiva, profetica dei corpi affrancati 
dal desiderio, quel cielo vuoto nietzschiano viene riempito 
dall’idolatria salutista, nell’illusione onnipotente di 
annullare tempo e forma. La presenza della malattia 
diviene quindi presenza ingombrante per un soggetto che 
cerca ossessivamente di superare ogni limite, come la 
moderna tecnologia biomedica gli consente. Questo valore 
assume un’importante ricaduta in termini sociali etici e 
filosofici: è l’idea del benessere che muove coerentemente 
all’interno di un’evoluzione postmoderna del capi- 
talismo. È il meccanismo dell’ottimizzazione della 
tipizzazione prima economica poi biosociale.


Bibliografia


I paragrafi “Un primo sguardo”, “A che cosa serve la 
bellezza?” sono saggi pubblicati su FILART, Open Journal, 
su www.arteterapiafilosofica.com


http://www.arteterapiafilosofica.com


Il paragrafo “La religione dei corpi” è estratto da M. 
Costigliolo, M. G. Pala, Artiterapie, l’ipotesi filosofica, 
Aracne editrice, Roma 2016.




© Collana monografica annuale


“la prima radice/ricerca” numero 9, anno 2023


ISSN 2785-4213


Edizioni la prima radice: www.edizionilaprimaradice.it


Responsabile editoriale: Marica Costigliolo, per Associazione culturale 
“la prima radice”, passo Multedo, Genova


Anno 2023


Tutti i diritti riservati 


Edizione a cura di Marica Costigliolo


Maggio 2023


Foto di copertina: Corona, 2021,  di Marica Costigliolo 


Non è permessa la riproduzione anche parziale dei testi e delle 
fotografie senza il permesso scritto dell’editore e dei singoli autori.


VOLUME IN OPEN ACCESS


http://www.edizionilaprimaradice.it



